ARNAWA

Volume 3(2), 2025
E-ISSN: 3031-7657

Objektifikasi Perempuan dalam Legenda Makam Ratu
Mas Malang: Kajian Sastra Feminis

Alfi Nur Khoirunnisa

Magister Sastra, Universitas Gadjah Mada, Indonesia
Korespondensi: alfi.n.k@mail.ugm.ac.id

Abstract

The legend of the Tomb of Ratu Mas Malang is one of the oral stories that developed among the people
of Pleret, Bantul, DIY. The story contains the origin of the tomb of Ratu Mas Malang, which is also related
to the reign of Islamic Mataram under the leadership of Amangkurat I. This research aims to analyze the
position of women in the legend of the Tomb of Ratu Mas Malang through a feminist lens, focusing on the
forms of women's objectification. This research is qualitative, with data collected through field observation,
interviews, listening, and note-taking. The results of this study show that the objectification of women in the
story of Ratu Mas Malang is the result of layered repression from the king and men in power as active
subjects. The forms of objectification of women are seen in various actions. First, women are still seen as
tools to fulfil men's desires based on physical form, reproductive ability, and usefulness in the political
sphere. Second, women's agency in the story is reduced through the narrative. Third, the response of the
community still tends to view women in terms of their beauty and believes stereotypes about women as a
nuisance. On the other hand, the legend of the Tomb of Ratu Mas Malang also opens public awareness that
oral literature positions women as mere objects.

Keywords: objectification; oral literature; legend of the Tomb of Ratu Mas Malang; feminism

Abstrak

Legenda Makam Ratu Mas Malang merupakan salah satu cerita lisan yang berkembang di
masyarakat Pleret, Bantul, DIY. Cerita tersebut memuat asal-usul makam Ratu Mas Malang yang juga
berkaitan dengan masa pemerintahan Mataram Islam di bawah kepemimpinan Amangkurat I. Penelitian
ini bertujuan untuk menganalisis posisi perempuan dalam legenda Makam Ratu Mas Malang melalui
pendekatan feminisme dengan fokus bahasan, yaitu bentuk-bentuk objektifikasi perempuan. Penelitian
ini bersifat kualitatif dengan teknik pengambilan data melalui observasi lapangan, wawancara,
menyimak, dan mencatat. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa objektifikasi perempuan dalam cerita
Ratu Mas Malang merupakan akibat dari represi berlapis dari raja dan laki-laki yang berkuasa sebagai
subjek aktif. Bentuk-bentuk objektifikasi perempuan terlihat dalam berbagai tindakan. Pertama,
perempuan masih dipandang sebagai alat untuk memenuhi keinginan laki-laki yang didasarkan pada
bentuk fisik, kemampuan reproduksi, dan kegunaan dalam ranah politik. Kedua, agensi perempuan
dalam cerita direduksi melalui narasi yang disampaikan. Ketiga, respons masyarakat masih cenderung
memandang perempuan dari segi kecantikannya dan mempercayai stereotip tentang perempuan
sebagai gangguan. Di sisi lain, legenda Makam Ratu Mas Malang juga membuka kesadaran masyarakat
bahwa sastra lisan tersebut memosisikan perempuan sebagai objek belaka.

Kata Kunci: objektifikasi; sastra lisan; Legenda Makam Ratu Mas Malang; feminisme

PENDAHULUAN

Sastra lisan, baik berupa legenda, dongeng, maupun nyanyian dikategorikan sebagai folklor
lisan (Danandjaja, 1994:22). Sebagai bagian integral dari folklor, sastra lisan diwariskan secara
turun temurun dari generasi ke generasi. Salah satu wilayah yang kaya akan cerita lisan adalah
Jawa, yang tidak hanya menjadi cerminan budaya, tetapi juga merefleksikan nilai-nilai sosial,

https://doi.org/10.22146/arnawa.v3i2.24866



norma-norma, hingga struktur kekuasaan masyarakatnya. Seperti halnya sastra tulis, sastra lisan
terbagi dalam genre puisi, prosa, dan drama (Indrastuti, 2023:28). Cerita rakyat tergolong dalam
sastra lisan yang berjenis prosa. Salah satu cerita rakyat di masyarakat Jawa adalah asal-usul
makam Ratu Mas Malang, atau disebut juga sebagai legenda Antakapura. Cerita rakyat ini dapat
diposisikan sebagai legenda karena cerita tersebut memuat sejarah kolektif yang berhubungan
dengan suatu tempat dan nama tempat (Danandjaja, 1994).

Pada bidang sastra, perempuan tidak lepas sebagai fokus bahasan. Berbagai konstruksi
sosial-kultural yang dilekatkan pada laki-laki dan perempuan yang berkaitan dengan budaya
patriarkal menempatkan perempuan pada posisi tertentu. Budaya patriarki adalah suatu bentuk
sistem otoritas yang dipegang oleh laki-laki melalui sebuah institusi politik, sosial, dan ekonomi
yang menjadikan perempuan mengalami suatu ketidakadilan (Aini, 2023:177). Pada masyarakat
Jawa, Kkhususnya pada masa Kerajaan Mataram, struktur kekuasaan patriarki masih
mendominasi. Hal ini dikarenakan kerajaan Mataram masih bercorak feodal dan patriarki
sehingga membuat posisi perempuan dianggap rendah (Puspito et al., 2023:213). Sebagai sebuah
budaya, konstruksi patriarki ini melekat pada berbagai aspek kebudayaan, salah satunya adalah
karya sastra, baik sastra tradisional (folklor) maupun sastra modern.

Legenda Makam Ratu Malang! memuat kisah raja Mataram, Amangkurat I, dengan
permaisurinya, Ratu Malang. Makam Ratu Mas Malang sendiri terletak di Gunung Sentana,
Pedukuhan Gunung Kelir, Kalurahan Pleret, Kapanewon Pleret, Kabupaten Bantul, Daerah
Istimewa Yogyakarta. Bapak Sarjito (50 tahun), juru kunci Makam Ratu Mas Malang sejak tahun
2000, mengisahkan bahwa Amangkurat I jatuh hati pada istri seorang dalang bernama Retno
Gumilang hingga akhirnya berhasil menjadikannya permaisuri dengan menyandang julukan Ratu
Malang. Meskipun tidak menginginkan pernikahan tersebut, Ratu Malang tetap harus mematuhi
perintah raja untuk menjadi istrinya. Hal ini tidak lepas dari latar belakang Mataram sebagai
kerajaan Jawa yang memiliki konsep pengakuan kekuasaan raja yang setara dengan dewa serta
penguasa dunia (Moedjanto, 1994:27).

Kisah di atas terus diceritakan kepada masyarakat luas, terutama kepada para pengunjung
yang melakukan ziarah ke makam Ratu Mas Malang. Adanya tendensi memosisikan perempuan
sebagai subordinat serta wacana mengenai perempuan Hyang dibendakan atau diobjektifikasi
melalui budaya, menjadikan legenda Makam Ratu Mas Malang menarik untuk dianalisis melalui
perspektif feminisme. Oleh karena itu, penelitian ini mengkaji objektifikasi perempuan yang
terdapat dalam cerita rakyat legenda Makam Ratu Mas Malang, yaitu cara perempuan diposisikan
sebagai objek dalam cerita.

Udasmoro (2015 dalam Udasmoro dan Nayati, 2020:208) beranggapan bahwa perempuan
selalu mengalami posisi sebagai objek. Narasi tersebut tidak dapat dilepaskan dari ruang dan
waktu, ketika penarasian perempuan sebagai objek dari narasi laki-laki diekspresikan, terutama
lewat sastra (Udasmoro dan Nayati, 2020:208). Objektifikasi dalam penelitian ini berfokus pada
proses membendakan sesuatu untuk dijadikan sebagai sasaran suatu tindakan. Perempuan
sebagai objek artinya perempuan dijadikan layaknya benda sebagai sasaran suatu tindakan
subjek. Pelaku tindakan tersebut bisa laki-laki, sesama perempuan, ataupun sistem patriarkal
yang berlaku. Di sisi lain, pengobjekan perempuan juga terlihat dari penggambaran perempuan
yang bergantung pada kehadiran laki-laki.

! Penyebutan Ratu Malang dan Ratu Mas Malang merujuk pada tokoh yang sama.

nale

Dt
ﬁ:_} ARNAWA | 77



Untuk menganalisis bentuk objektifikasi dalam cerita Ratu Mas Malang pada penelitian ini,
digunakan konsep Male Gaze yang dikemukakan oleh Laura Mulvey. Male gaze adalah ketika
perempuan dilihat dari mata pandang laki-laki heteroseksual dan perempuan digambarkan
sebagai objek pasif dari hasrat laki-laki. Mulvey, (1975: 804) memperkenalkan istilah male gaze
yang berangkat dari pendekatan media sebagai suatu cara sinema menawarkan kenikmatan
melihat orang lain sebagai objek. Kenikmatan ini dikaitkan dengan tatapan laki-laki yang aktif
yang menjadikan bentuk perempuan sebagai objek yang mengontrol dan penuh rasa ingin tahu.
Adanya dikotomi antara laki-laki sebagai subjek aktif dan perempuan sebagai objek pasif
menimbulkan suatu tindakan berupa objektifikasi pada perempuan.

Untuk memperdalam penelitian ini, dilakukan telusur pustaka terhadap penelitian sastra
lisan sebelumnya. Amala dan Ekasiswanto (2013) melakukan penelitian dengan judul
“Objektivikasi Perempuan dalam Lima Cerita Rakyat Indonesia: Analisis Kritik Sastra Feminis”.
Penelitian ini menunjukkan bahwa objektifikasi perempuan dipicu oleh adanya budaya patriarki
yang menempatkan laki-laki sebagai first sex dan perempuan sebagai second sex. Selanjutnya,
Ahmadi (2015) melakukan penelitian dengan judul “Perempuan dalam Sastra Lisan Pulau Raas:
Kajian Gender”. Penelitian ini mengungkapkan bentuk konkretisasi marginalisasi perempuan
terlihat pada tiga hal, yaitu perempuan sebagai makhluk lemah, perempuan sebagai objek
seksual, dan perempuan sebagai wanita jalang. Penelitian sastra lisan dengan kajian feminisme
juga dilakukan oleh Ananda dkk. (2024) dengan judul “Manifestasi Ketidakadilan Gender dalam
Sastra Lisan Kaba”. Hasil penelitian tersebut menunjukkan ketidakadilan yang dialami tokoh
perempuan terwujud dalam lima bentuk, yaitu marginalisasi, subordinasi, stereotipe, kekerasan,
dan beban ganda.

Berdasarkan objek material, penelitian mengenai Makam Ratu Mas Malang telah dilakukan
pada tahun 2018 dengan judul “Sakralisasi Antaka Pura dan Perilaku Para Peziarah di Desa
Gunung Kelir, Pleret, Bantul, Yogyakarta” yang dilakukan oleh Rian Permadi. Penelitian tersebut
berfokus pada proses sakralisasi makam yang memengaruhi perilaku para peziarah. Bentuk
sakralisasi tersebut seperti penghormatan, pemujaan, pengharapan keberkahan, dan
mengharapkan perlindungan. Dari peninjauan terhadap penelitian-penelitian sebelumnya,
penelitian ini mencoba memberikan tambahan wawasan mengenai cerita makam Ratu Mas
Malang sebagai sastra dan dilihat melalui perspektif kritik sastra feminis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang menyajikan kalimat-kalimat penjelasan
dalam menganalisis data penelitian. Objek material yang digunakan adalah sastra lisan yang
berkembang di masyarakat Gunung Kelir, Pleret, Bantul, Yogyakarta mengenai sejarah makam
Ratu Mas Malang. Data primer dalam penelitian ini adalah satuan bahasa berupa pernyataan-
pernyataan yang mengandung tindakan objektifikasi perempuan dalam legenda Makam Ratu Mas
Malang, sedangkan data sekundernya adalah satuan bahasa dari hasil-hasil kajian sejarah yang
berkaitan dengan makam Ratu Mas Malang.

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan teknik observasi lapangan dan
wawancara mendalam. Hal pertama yang dilakukan adalah persiapan pra lapangan dengan
melakukan observasi awal melalui studi pustaka, sosial media, dan terjun lapangan. Persiapan
pra lapangan membantu peneliti memetakan jenis sastra lisan dan daerah tempat sastra itu
berkembang. Kedua, studi pustaka mendalam untuk mengetahui daerah, budaya, dan objek
material yang telah dipilih. Dalam istilah Finnegan (1992:55), tahap ini disebut dengan

Volume 3 Nomor 2, 2025 | 78



background preparation dengan memperhatikan masalah teoretis, etnografis, bahasa, dan buku-
buku referensi. Selanjutnya tahap observasi dan perekaman lisan melalui informan yang telah
dipilih. Narasumber dalam penelitian ini adalah Bapak Sarjito, juru kunci Makam Ratu Mas
Malang sebagai penutur cerita utama, dan tiga warga setempat berinisial TL, SS, dan [H. Data
berupa rekaman (bahasa Jawa dan Indonesia) ditranskripsi dan diterjemahkan secara utuh ke
dalam bahasa Indonesia. Setelah melalui proses transkripsi, data tersebut dianalisis
menggunakan perspektif feminisme yang memusatkan perhatian pada bentuk-bentuk
objektifikasi perempuan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Amangkurat I: Simbol Patriarki Berlapis

Sebagaimana Objektifikasi perempuan tidak lepas dari konstruksi patriarki yang
menempatkan laki-laki sebagai superior dan perempuan sebagai inferior. Dalam cerita Ratu Mas
Malang, tokoh laki-laki yang memiliki kuasa dan bertindak sebagai subjek aktif adalah
Amangkurat I. Amangkurat I memiliki nama lengkap Sri Susuhunan Amangkurat Agung dengan
nama asli Raden Mas Sayidin (Mardiyono, 2020:221). Ia memerintah di Kerajaan Mataram pada
tahun 1646-1677.

Tokoh Amangkurat [ dalam berbagai catatan sejarah digambarkan sebagai raja yang kejam
dan tidak cakap dalam memimpin mataram Islam. Hal ini terbukti dari beberapa narasi yang
menunjukkan bahwa kemunduran Mataram saat masa Amangkurat I terjadi akibat banyaknya
pemberontakan dikarenakan ketidakpuasan beberapa pihak terhadap pemerintahannya
(Siswanta, 2019:33-42). Tak hanya dari faktor eksternal, kemunduran Mataram di masa
Amangkurat I juga disebabkan banyaknya konflik terutama di kalangan keluarga istana sendiri
(Sujarwo, 2023:162). Sebagai pemimpin, Amangkurat I juga tidak segan untuk membunuh lawan
politiknya, atau siapa pun yang menghalangi keinginannya. Salah satu contohnya adalah
peristiwa yang terjadi pada Ki Dalem atau Ki Panjang Mas (sering disebut juga sebagai Ki Dalang
Mas), seorang dalang yang dibunuh Amangkurat I karena tidak memenuhi keinginannya. Ki
Dalang Mas merupakan suami dari Ratu Malang.

Dalam cerita rakyat Ratu Mas Malang, sang penutur cerita sekaligus juru kunci, yaitu Bapak
Sarjito mengatakan,

“Awalnya ‘kan Ki Dalang Mas disuruh bermain di Keraton. Ketika tahu sindennya cantik,
mau diminta (untuk diperistri). Ketika ditanya Amangkurat I, Ki Dalang menjawab bahwa
itu adalah istrinya. Kemudian diminta oleh Amangkurat I, tapi tidak diizinkan oleh Ki
Dalang Panjang (Ki Dalang Mas). Selang beberapa hari lagi, dia disuruh bermain lagi di
keraton, tetapi sebelum pertunjukkannya dimulai, semua pemain gamelan dan Ki Dalang
diracun, hanya Ratu Malang yang tidak diracun.”

Dari kutipan cerita di atas, dapat diketahui bahwa pada mulanya, Ratu Malang yang
merupakan sinden sekaligus istri Ki Dalang Mas, menjadi salah satu objek yang diiginkan oleh
Amangkurat I. Keinginannya yang tidak terwujud tersebut mendorongnya untuk melakukan
tindakan yang menyalahi aturan agama, yaitu membunuh orang yang tidak bersalah. Hal tersebut
secara tidak langsung bertolak belakang dengan gelar Sayidin Panatagama yang dilekatkan pada
raja-raja Mataram, termasuk dirinya, yang menunjukkan bahwa raja merupakan pemuka agama
(Kartodirjo, 1975:15). Bahkan, pada raja-raja Mataram digunakan pula gelar khalifatullah yang
menandakan unsur keagamaan dari kedudukan raja. Hal ini secara tidak langsung memberikan

nale

Dt
9:__5 ARNAWA | 79



legitimasi yang tinggi dan memperkuat posisi raja sebagai seseorang yang tidak dapat ditentang.
Karena posisinya tersebut, Amangkurat I dapat bertindak semaunya. Selain karena sistem
pemerintahan kerajaan, adanya budaya patriarki masyarakat Jawa menjadi salah satu alasan
perempuan menjadi lapisan masyarakat yang dirugikan. Amangkurat I memerintah di masa
ketika sistem patriarki di Jawa masih sangat kuat. Dalam konstruksi patriarkal, perempuan Jawa
dipandang sebagai wajah yang penuh dengan ketertindasan (Handayani & Novianto, 2004:3). Hal
ini dikarenakan budaya Jawa yang tidak memberikan peluang kesetaraan antara laki-laki dan
perempuan. Masyarakat Jawa pada masa lampau memiliki konstruksi sosial yang patriarkal,
ketika laki-laki dianggap superior dan perempuan dianggap subordinat. Kontruksi ini yang
membuat para perempuan mematuhi suatu aturan tanpa mengetahui alasannya. Dalam cerita
disebutkan sebagaimana dalam pernyataan Pak Sarjito berikut.

“Ratu Malang tahu bahwa dalang pembunuhan suaminya adalah Amangkurat I, tapi karena
beliau seorang raja, maka dia terpaksa (mau dijadikan sebagai istrinya)”
(Sarjito, 2024)

Pernyataan di atas menunjukkan bagaimana posisi Ratu Malang yang tidak dapat
melakukan perlawanan terhadap Amangkurat I, meskipun ia telah dirugikan. Selain kehilangan
suami, Ratu Malang juga dipaksa menjadi istri Amangkurat [. Hal tersebut bertentangan dengan
keinginan Ratu Malang yang ingin setia terhadap suaminya dan menolak pinangan sang raja.

Posisi Amangkurat I sebagai raja, seorang laki-laki, serta adanya konstruksi sosial patriarki
di Jawa menjadikan Amangkurat I sebagai simbol patriarki yang berlapis. Ia tidak hanya memiliki
kekuasaan absolut sebagai raja, tetapi ia juga didukung oleh norma agama, politik, dan sosial yang
berlaku di masyarakat. Keadaan ini membuat Ratu Malang semakin sulit untuk melakukan
perlawanan.

Ratu dan Selir sebagai Representasi Objek Pasif

Dalam konsep male gaze yang dikemukakan oleh Mulvey, perempuan sebagai pihak pasif
menjadi objek seksual laki-laki heteroseksual. Laki-laki mendapatkan kepuasan dari pandangan
tersebut, atau bahkan lebih jauh, jika ia berhasil memiliki objek yang diinginkannya. Keinginan
untuk memiliki ini disebut dengan voyeurisme (Safira, 2020:14). Dalam kisah Ratu Mas Malang,
keinginan tersebut muncul pada tokoh Amangkurat I yang ingin memiliki Ratu Malang karena
dua alasan, yaitu kecantikannya dan wahyu keraton yang dimilikinya. Dalam cerita Ratu Mas
Malang, dikisahkan sebagaimana dalam pernyataan berikut.

“Amangkurat [ ingin memperistri Ratu Malang karena kecantikannya, juga karena katanya,
jika Ratu Malang melahirkan, maka anaknya itu yang akan naik tahta, karena Ratu Malang
dikabarkan memiliki wahyu keraton”

(Sarjito, 2024)

Keinginan Amangkurat [ menjadikan Ratu Malang sebagai istrinya diperkuat dengan dua
alasan, yaitu kecantikan Ratu Malang dan wahyu keraton. Dari sini, terlihat bagaimana seorang
perempuan menjadi sebuah objek pasif yang dilihat dari sisi ketubuhannya saja. Hal ini juga
mengindikasikan bahwa perempuan dilihat berdasarkan kacamata laki-laki heteroseksual yang
berpondasi pada standar kecantikan tertentu. Ratu Malang digambarkan memiliki paras yang
sangat cantik, seperti gadis India. Menurut keterangan Pak Sarjito, ciri-ciri kecantikannya seperti
artis India Kareena Kapoor. Hal tersebut disampaikan dalam pernyataan berikut.

Volume 3 Nomor 2, 2025 | 80



“Beliau cantik sekali, seperti artis Bollywood Karina Kapoor. Pokoknya cantik sekali”
(Sarjito, 2024)

Selain kecantikannya, wahyu keraton yang dipercaya turun kepada Ratu Malang juga
menjadikannya sebagai objek yang diinginkan laki-laki. Wahyu keraton atau keprabon
merupakan puncak dari keseluruhan wahyu yang diturunkan oleh tuhan kepada seseorang yang
terpilih (Haryudi, 2023). Jika ditelisik lebih dalam, peristiwa serupa juga terjadi dalam cerita
rakyat Ken Dedes dan Ken Arok. Ken Dedes diceritakan memiliki wahyu keraton atau wahyu
keprabon yang nantinya akan melahirkan, baik raja-raja maupun pembesar di kerajaan Singasari.
Wahyu keraton biasanya juga diberikan kepada para calon raja.

Hal ini menunjukkan betapa ‘wahyu keraton’ menjadi pertimbangan yang sangat kuat bagi
Amangkurat I untuk memiliki Ratu Malang agar mendapatkan keturunan untuk memperkuat
posisi kerajaan di masa mendatang. Hal ini merupakan bagian dari objektifikasi seksual yang
mengacu pada fragmentasi seorang perempuan menjadi kumpulan dari bagian-bagian seksual
dan/atau fungsi-fungsi seksual, sehingga keberadaannya hanya dipandang melalui tubuh. Pada
Ratu Malang, ia dipandang berdasarkan tubuhnya, yaitu berkaitan dengan kemampuan
seksualitas dan reproduksinya. Ia menjadi objek yang berguna karena kemampuannya yang
dipercaya dapat melahirkan raja yang besar. Hal tersebut pun dipercaya begitu saja tanpa
memedulikan pendapat si perempuan sebagai pemilik tubuhnya. Alih-alih menekankan
kemampuan dan kecerdasannya, Ratu Malang didefinisikan berdasarkan warisan mistis yang
tidak dapat dikendalikannya. Hal ini menunjukkan bagaimana perempuan pada masa itu sering
kali dilihat sebagai objek yang memiliki nilai dan makna yang ditentukan oleh laki-laki.

Berkaitan dengan budaya patriarki yang menjadi konstruksi sosial kala itu, raja yang
berdaulat pada masa tersebut berhak untuk memiliki banyak istri dan selir. Pada saat
menginginkan Ratu Malang, Amangkurat I telah memiliki seorang permaisuri dan 40 selir di
istananya. Hal itu pun disampaikan oleh Pak Sarjito sebagai berikut.

“Dulu saat menginginkan Ratu Malang, Amangkurat I sudah memiliki 40 selir dan seorang
permaisuri yang bernama Ratu Labuan, tetapi karena wahyu keraton tadi, Amangkurat I
bersikeras mendapatkan Ratu Malang.”

(Sarjito, 2024)

Dalam beberapa catatan sejarah, Amangkurat I diceritakan sebagai pemimpin yang suka
bermain perempuan (Midaada, 2021). Selama 32 tahun memerintah Mataram, tercatat
Amangkurat | mempunyai banyak skandal di antaranya adalah skandal perempuan dan
pembunuhan (Mardiyono, 2020:227). Sejak masih belia, Amangkurat | berani berpetualang
menggoda perempuan di sekitar keraton (Graaf, 1987:257). Salah satu korbannya, yaitu istri
Tumenggung Wiraguna yang terjadi pada tahun 1637. Saat itu, Amangkurat I berusia 18 tahun.
Skandal yang terkenal berikutnya berkaitan dengan Ratu Malang, yaitu ketika ia secara paksa
merebut istri Ki Dalang Mas.

Faktor yang memengaruhi banyaknya istri dan selir raja tersebut tidak hanya karena nafsu,
melainkan karena adanya kepentingan politik untuk memperluas daerah kekuasaan melalui jalur
pernikahan. Selir digunakan untuk memperkuat kedudukan raja serta sebagai alat untuk
mengawasi gerak-gerik dari para pemimpin di wilayah bersangkutan (Pemerintah DIY, 2017:24).
Fungsi selir dalam pemerintah kerajaan juga digunakan untuk memperbesar trah. Mataram
menggunakan sistem pemerintahan patrimonial, yaitu sistem pemerintahan yang mengacu pada
ikatan genealogis dalam regenerasi pemimpinnya (Moedjanto, 1987:107). Untuk memperbesar

nale

Dt
ﬁ:_} ARNAWA | 81



trah, cara yang ditempuh adalah mengangkat dua permaisuri dan juga puluhan selir yang
terkadang jumlahnya bisa lebih dari 30 orang sehingga seorang raja dapat memiliki putra lebih
dari 80 orang (Moedjanto, 1987:108). Hal ini lah yang dilakukan oleh Amangkurat I untuk
memperkuat kerajaannya. Sebagaimana umumnya raja-raja Mataram, Amangkurat I juga
mempunyai dua orang permaisuri, yaitu Ratu Labuan atau Ratu Kulon dan Ratu Malang atau Ratu
Wetan (Mardiyono, 2020:223).

Posisi ratu atau selir dalam kisah Ratu Malang juga menunjukkan bahwa perempuan hanya
digunakan sebagai alat politik, tanpa mempertimbangkan sisi kemanusiaan mereka. Ratu Malang
tidak dilihat sebagai individu dengan perasaan dan kebutuhan, tetapi lebih sebagai simbol status
atau alat politik dalam kerajaan. Menurut cerita dari juru kunci sebagai penutur cerita, Ratu
Malang sebenarnya tidak bersedia menjadi istri Amangkurat I. Ia terpaksa menikah dengan
susuhunan Amangkurat I karena tidak dapat menolak permintaannya sebagai raja. Hal tersebut
diceritakan sebagaimana dalam kutipan berikut.

“Ratu Malang tidak mau diperistri (oleh Amangkurat I). Ketika Dalang Mas sudah
meninggal, Ratu Malang dibawa ke Keraton, mau diangkat jadi permaisuri, tapi tidak mau.”
(Sarjito, 2024)

Kutipan di atas menunjukkan bahwa keinginan Ratu Malang sebagai subjek tidak
dihiraukan karena relasi kuasa yang ia miliki dengan Amangkurat I. Ratu Malang pun akhirnya
tetap menjadi istri Amangkurat I sebagai selir dengan mengabaikan keinginannya sendiri. Hal ini
dikarenakan kedudukan Ratu Malang dinilai berharga sebagai seorang ratu karena dilihat dari
sisi raja, tanpa mempertimbangkan dari sudut pandang pihak perempuannya.

Menurut keterangan juru kunci, saat dibawa ke Keraton, Ratu Malang sedang dalam
keadaan mengandung anak Ki Dalang Mas yang berusia dua bulan. Dalam beberapa versi,
diceritakan bahwa Ratu Malang hidup lama di Keraton hingga melahirkan putranya. Misalnya,
versi yang disampaikan oleh Remmelink (2022:102) menyatakan bahwa Ratu Malang
melahirkan anak laki-laki yang kemudian sangat disayangi oleh Amangkurat I. Akan tetapi,
menurut cerita Pak Sarjito, Ratu Malang hanya menghabiskan kehidupannya di keraton selama
satu bulan hingga akhirnya diangkat menjadi permaisuri raja.

Selama tinggal di keraton, Ratu Malang menjadi wanita kesayangan Raja hingga
menimbulkan rasa iri pada selir lainnya. Nama Ratu Malang merupakan nama yang diberikan
oleh para selir tersebut (Sarjito, 2024). “Malang” artinya menghalangi. Kata tersebut disematkan
kepada Ratu Malang karena kehadirannya menjadi penghalang bagi para selir lainnya. Tak hanya
merasakan kebencian dari para selir di Keraton, Ratu Malang masih merasakan kesedihan akibat
kematian suami dan para rekan penggamelnya. Dalam cerita, Pak Sarjito (2024) menyampaikan,

“Dia tinggal di Keraton dengan menyimpan banyak kesedihan. Tidak mau makan, tidak mau
minum. Lalu memilih bunuh diri dengan meminum racun.”

Pandangan laki-laki yang tidak hanya mencakup keinginan fisik, tetapi juga ekspektasi
terhadap perilaku dan peran yang harus dimainkan oleh perempuan menjadi tekanan tersendiri
bagi sosok Ratu Malang. Lingkungan di sekitarnya tidak memberikan ruang untuk ekspresi diri
yang otentik atau jalan keluar dari penderitaan emosionalnya hingga pada akhirnya ia
memutuskan untuk mengakhiri hidupnya. Hal ini menunjukkan tidak adanya kuasa perempuan
dalam menentukan kehidupannya kecuali dengan cara mengakhiri hidupnya sendiri.
Ketidakberdayaan perempuan ini juga tercermin dalam peristiwa yang menimpa selir

Volume 3 Nomor 2, 2025 | 82



Amangkurat lainnya. Setelah kematian Ratu Malang, Amangkurat [ diceritakan membunuh
permaisuri dan para selirnya sebagaimana dalam pernyataan berikut.

“setelah Ratu Malang meninggal, para selirnya dipenjara di bawah tanah. 40 selirnya
dipenjara di penjara bawah tanah di Keraton. Mereka dituduh (oleh Amangkurat I) telah
meracuni Ratu Malang. Selama 40 hari, mereka tidak diberi makan dan minum. Tinggal satu
yang masih hidup, itu pun akhirnya dibunuh pakai keris.”

(Sarjito, 2024)

Penyataan di atas menggambarkan perlakuan yang brutal dan tidak manusiawi terhadap
perempuan dalam konteks kekuasaan patriarkal di keraton. Menurut Graaf (1987:23) cerita tutur
di Jawa juga mengisahkan Amangkurat I memerintahkan agar 43 selirnya yang tidak bersalah
sama sekali, untuk ditahan di suatu tempat tertentu tanpa diberi makan atau minum. Selain selir-
selir tersebut, masih ada 350 orang lagi yang melayang jiwanya (Graaf, 1987:23). Objektifikasi
perempuan terlihat jelas dalam dalam tindakan ini, ketika para selir diperlakukan tidak lebih dari
alat yang bisa dipersalahkan dan dihukum tanpa proses yang adil. Penahanan dan penyiksaan
yang dialami oleh para selir akibat kesalahan yang belum terbukti dengan jelas, mencerminkan
pandangan bahwa nilai dan kehidupan perempuan adalah sesuatu yang bisa diabaikan dan disia-
siakan sesuai dengan kehendak penguasa laki-laki.

Peristiwa ini juga menunjukkan bahwa dalam cerita, perempuan hanya sekadar objek yang
dapat dipergunakan dan dibuang sesuai kebutuhan. Dalam hal ini, para selir diperlakukan sebagai
kambing hitam atas kesedihan Amangkurat [, menunjukkan bahwa mereka dianggap tidak lebih
dari sekadar pelengkap dalam skenario politik dan sosial di Keraton. Penderitaan yang mereka
alami selama 40 hari tanpa makanan dan minuman, hingga hanya satu yang tersisa hidup
kemudian dibunuh dengan keris, menunjukkan kekejaman yang dapat ditimbulkan oleh sistem
patriarki yang ekstrem. Lebih jauh lagi, tindakan di atas juga mencerminkan bagaimana
perempuan di dalam Keraton tidak memiliki otonomi atas hidup mereka. Meskipun bergelar
sebagai permaisuri atau selir, mereka sepenuhnya berada di bawah kendali dan kekuasaan laki-
laki, dalam hal ini Amangkurat I. Sebagai korban mereka tidak pernah diberi kesempatan untuk
bersuara dan menjelaskan peristiwa dari sudut pandang mereka.

Reduksi Agensi Tokoh Perempuan dalam Narasi

Narasi yang digunakan dalam menceritakan kisah Ratu Malang serta subjek yang
menuturkan cerita juga menjadi salah satu aspek yang menyokong wacana patriarki. Dapat
dilihat bagaimana narasi-narasi dalam cerita rakyat Ratu Mas Malang ini lebih banyak
menggunakan sudut pandang laki-laki dan secara kebetulan selalu dituturkan oleh seorang laki-
laki, yaitu sang juru kunci.

Pereduksian agensi tokoh perempuan dalam cerita ini terlihat dari beberapa aspek.
Pertama, juru kunci yang merupakan seorang laki-laki menjadi narator yang utama karena
diyakini bahwa la merupakan orang yang terpilih untuk menjaga kawasan makam. Pak Sarjito
sendiri mengaku didatangi secara langsung oleh Amangkurat I dalam mimpinya dan diminta
untuk menjaga kawasan Antakapura. Jika ditelusuri dari garis estafet kekuncen, Pak Sarjito
merupakan juru kunci generasi kelima yang mendapat mandat dari ayah mertuanya untuk
menjadi juru kunci makam. Maka, menjadi hal yang wajar bahwa narasi-narasi dalam cerita Ratu
Mas Malang akan selalu diceritakan melalui sudut pandang laki-laki.

o ARNAWA | 83



Kedua, dari segi narasi dapat dilihat bagaimana perempuan tidak memiliki agensinya
sendiri. la selalu dikisahkan menggunakan kata-kata yang pasif dan hanya digunakan sebagai
objek penggerak cerita. Hal tersebut dapat dilihat dalam beberapa kutipan narasi berikut.

“jika Ratu Malang melahirkan, maka anaknya itu yang akan naik tahta, karena Ratu Malang
dikabarkan memiliki wahyu keraton”

“Ratu Malang tidak mau diperistri (oleh Amangkurat I). Ketika Dalang Mas sudah
meninggal, Ratu Malang dibawa ke Keraton, mau diangkat jadi permaisuri, tapi tidak mau”

“Awalnya ‘kan Ki Dalang Mas disuruh bermain di Keraton. Ketika tahu sindennya cantik
(Ratu Malang), mau diminta (untuk diperistri).”

“setelah Ratu Malang meninggal, para selirnya dipenjara di bawah tanah. 40 selirnya
dipenjara di penjara bawah tanah di Keraton. Mereka dituduh (oleh Amangkurat I) telah
meracuni Ratu Malang. Selama 40 hari, mereka tidak diberi makan dan minum. Tinggal satu
yang masih hidup, itu pun akhirnya dibunuh pakai keris.”

Kumpulan kutipan di atas menunjukkan penggunaan narasi pasif yang secara efektif
mengobjektifikasi perempuan dan mereduksi agensi mereka dalam konteks kekuasaan patriarkal
dalam masyarakat Jawa. Dapat dilihat bagaimana perempuan menjadi objek sasaran perlakuan
orang lain, dalam hal ini Amangkurat I sebagai raja dan laki-laki dengan narasi “dikabarkan”,
“diperistri”, “dibawa”, “diminta”, “dituduh”, dan “dibunuh”.

Secara keseluruhan, penggunaan narasi-narasi pasif pada kutipan-kutipan di atas
mencerminkan struktur patriarkal yang sangat kuat, yaitu ketika perempuan tidak memiliki
kendali atas hidup mereka sendiri. Keputusan hidupnya diambil oleh orang lain, khususnya laki-
laki yang berkuasa. Identitasnya direduksi menjadi sekadar penampilan fisik dan kemampuannya
untuk memikat laki-laki. Perempuan dijadikan objek untuk melayani keinginan dan kebutuhan
laki-laki berkuasa, baik sebagai istri, penghasil pewaris tahta, maupun korban politik.
Objektifikasi ini menghilangkan identitas dan kemanusiaan mereka.

Selain itu, pereduksian agensi perempuan juga terlihat dalam penamaan perempuan
setelah ia menikah. Pada kisah Ratu Malang, dikisahkan bahwa [a memiliki nama asli Nyai Retno
Gumilang atau Nyai Tuntrum sebelum diangkat menjadi permaisuri raja. Hal tersebut juga
disampaikan oleh Pak Sarjito (2024) sebagaimana dalam pernyataan berikut.

“sebelum diangkat jadi ratunya Amangkurat I, beliau punya nama asli Nyai Retno Gumilang
atau Nyai Tuntrum”

Akan tetapi, dalam cerita sejarah, baik lisan maupun tulisan, ia lebih dikenal dengan nama
Ratu Mas Malang atau Ratu Wetan. Nama “Mas” diambil dari nama suami pertamanya, sedangkan
“Malang” dan “Wetan” disematkan setelah ia menjadi istri raja Amangkurat I.

Dengan menyandang nama suami, Ratu Malang seolah kehilangan identitas dirinya sendiri.
la tidak lagi dikenal sebagai Retno Gumilang atau Nyai Tuntrum, nama aslinya sebelum menjadi
selir Amangkurat 1. Hal ini menunjukkan bahwa perempuan pada masa itu tidak memiliki hak
dan kebebasan untuk menentukan identitas mereka sendiri. Identitas mereka ditentukan oleh
laki-laki, yaitu suami atau ayah mereka. Penggunaan nama suami juga menunjukkan subordinasi
perempuan terhadap laki-laki. Perempuan dianggap sebagai bagian dari milik laki-laki, dan
identitas mereka didefiniskan berdasarkan hubungan mereka dengan laki-laki.

Volume 3 Nomor 2, 2025 | 84



Perspektif Sosial dari Cerita Ratu Mas Malang

Sebagai sebuah produk kebudayaan masyarakat Jawa, cerita Ratu Mas Malang secara
integral membawa wacana patriarki dalam narasi-narasinya. Hal tersebut tidak terelakkan
karena latar dari cerita tersebut masih pada zaman kerajaan, ketika raja memerintah secara
absolut.

Cerita lisan mengenai Ratu Malang terus diproduksi dan menarik perhatian masyarakat,
terutama kelompok-kelompok peziarah. Dalam wawancara yang dilakukan dengan juru kunci,
beliau menyampaikan ada beberapa perilaku peziarah yang menginginkan berbagai hal saat
mendatangi komplek pemakaman, salah satunya adalah meminta agar hajatnya dikabulkan.

“Yang banyak (percaya) adalah para peziarah. Misalnya mereka meminta jabatan. Banyak
juga yang minta agar auranya cantik, dan itu banyak yang berhasil.”
(Sarjito, 2024)

Dari kutipan di atas dapat dilihat bahwa kepercayaan masyarakat tentang cerita lisan
tersebut masih kuat. Hal ini terbukti dari banyaknya peziarah yang menganggap Ratu Malang
sebagai simbol kecantikan dengan meminta hajat di makam untuk diberikan aura kecantikan.
Menurut juru kunci, permintaan tersebut selalu ada setiap tahunnya. Untuk meminta hajat
tersebut terdapat beberapa hal yang harus dipersiapkan, yaitu dupa atau menyan, dan bunga
setaman. Perempuan yang ingin melakukan ziarah dan masuk ke makam diharuskan dalam
keadaan suci, tidak boleh saat dalam keadaan menstruasi (Sarjito, 2024). Hal tersebut
menunjukkan bahwa pandangan mengenai standar kecantikan sesuai dengan pandangan laki-
laki masih menjadi konstruksi sosial di masyarakat.

Selain mitos yang dipercaya mengenai kecantikan tersebut, terdapat beberapa respons lain
dari masyarakat. Pak Sarjito menyatakan bahwa masyarakat yang tinggal di sekitar makam,
mayoritas sudah tidak terlalu peduli dengan cerita tersebut. Hal tersebut disampaikan
sebagaimana dalam pernyataan berikut.

“Kalau masyarakat sekitar udah gak peduli, mbak, karena mereka sudah hidup dekat
dengan itu (makam).”
(Sarjito, 2024)

Oleh karena itu, wawancara terhadap masyarakat sekitar dilakukan di desa yang berbeda
dengan lokasi makam, yaitu desa Demangan Tegal, RT 03, Jambidan, Banguntapan, Bantul. Desa
tersebut berjarak 1,6 kilometer dari desa tempat makam Ratu Malang berada. Dua narasumber
yang ditemui merupakan perempuan bernama Tri Lestari (48 tahun) dan Sri Sulasmi (76 tahun),
serta seorang laki-laki bernama Igbal Hidayat (28 tahun). Ketiga narasumber secara berurutan
disebut dengan TL, SS, dan IH. Dari wawancara yang dilakukan terhadap ketiga narasumber
tersebut, terdapat satu respons yang sama yang dilontarkan oleh ketiganya. Hal tersebut
sebagaimana dalam pernyataan di bawah ini.

“Kenapa ya, jika ada pemimpin (raja) yang buruk seperti itu, permasalahannya terletak
pada wanita?”
(TL, 2024)

“Cerita Ratu Malang itu sangat kasihan, dipaksa menikah dengan raja dengan cara
suaminya dibunuh.”
(SS,2024)

o ARNAWA | 85



“Memang tidak bisa dihindari, salah satu kelemahan laki-laki adalah perempuan. Ini
terbukti juga dari pemimpin pertama kita yang diceritakan sering menikahi banyak
perempuan sesuka hatinya.”

(IH, 2024)

Dari ketiga pernyataan di atas, dapat dilihat bahwa masyarakat memiliki kesadaran kritis
bahwa legenda Makam Ratu Mas Malang memosisikan perempuan sebagai objek. Meskipun
demikian, pandangan di atas juga masih memiliki kecenderungan memosisikan perempuan
sebagai sumber masalah dan gangguan bagi laki-laki. Hal ini mencerminkan pandangan
patriarkal yang mengakar, ketika perempuan tidak hanya dijadikan objek dalam konteks sejarah
seperti kehidupan Ratu Malang dan selir Amangkurat I, tetapi juga dalam persepsi kontemporer
tentang peran perempuan dan dampak kehadiran mereka. Secara tidak langsung, cerita Ratu Mas
Malang ini masih menjadi salah satu sarana yang memperkuat stereotip dan praktik yang
mereduksi nilai dan agensi perempuan. Akan tetapi, di sisi lain, pernyataan di atas juga
menunjukkan bahwa legenda ini membuka kesadaran masyarakat bahwa perempuan seringkali
mengalami objektifikasi yang merugikan dan menekan peran mereka.

KESIMPULAN

Bentuk objektifikasi perempuan dalam cerita Ratu Mas Malang berakar dari konstruksi
sosial masyarakat Jawa pada saat kepemimpinan Amangkurat . Amangkurat [, sebagai subjek
aktif memiliki kuasa dengan legitimasi yang tinggi karena posisinya sebagai raja dan laki-laki
yang berkuasa, sedangkan tokoh-tokoh perempuan, yaitu Ratu Malang, Ratu Labuan, dan para
selir raja merupakan objek pasif yang menjadi sasaran tindakan dari subjek aktif. Para tokoh
perempuan mendapatkan represi berlapis, yaitu dari sosok laki-laki sekaligus raja. Hal tersebut
mereduksi bahkan menghilangkan peran mereka sebagai seorang individu.

Bentuk-bentuk objektifikasi yang terdapat dalam cerita Ratu Mas Malang terbagi menjadi
beberapa macam. Pertama, perempuan masih dipandang sebagai objek alat untuk memenuhi
keinginan laki-laki. Kehadiran perempuan diakui berdasarkan bentuk fisik, kemampuan
reproduksi, dan alat politik untuk mengukuhkan kedudukan raja. Di sisi lain, mereka akan dengan
mudah disingkirkan oleh laki-laki apabila sudah tidak dapat memenuhi keinginan laki-laki.
Kedua, agensi perempuan dalam cerita direduksi melalui narasi cerita. Dalam narasi, suara
perempuan tidak pernah diceritakan, sebagaimana ketika para selir dituduh membunuh Ratu
Malang mereka hanya bisa menerima hukuman tanpa diberi kesempatan untuk menjelaskan
kebenarannya. Ketika berkaitan dengan perempuan, narasi yang digunakan didominasi dengan
kata kerja pasif, yang menunjukkan perempuan hanya menjadi objek sasaran dari tindakan orang
lain. Ketiga, respons masyarakat yang masih memandang perempuan dari segi kecantikannya
serta mempercayai stereotip tentang perempuan sebagai gangguan. Hal ini terlihat dari
kepercayaan para peziarah yang memandang Ratu Malang sebagai simbol kecantikan dan
meminta hajat untuk diberikan aura kecantikan saat berziarah ke makam. Pandangan tentang
perempuan yang menjadi kelemahan dan gangguan dari laki-laki serta penyebab gagalnya
seorang pemimpin juga menjadi bentuk pengobjektifikasian perempuan. Meskipun demikian,
pandangan tersebut juga menunjukkan kesadaran masyarakat bahwa perempuan masih sering
diperlakukan sebagai objek.

Volume 3 Nomor 2, 2025 | 86



DAFTAR PUSTAKA

Ahmadi, A. (2015). Perempuan dalam Sastra Lisan Pulau Raas: Kajian Gender. Bahasa dan Seni:
Jurnal Bahasa, Sastra, Seni, dan Pengajarannya, 43(1), 57-65.

Aini, K. (2023). Pergeseran Ideologi Patriarki dalam Peran Pengasuhan Anak pada Suami
Generasi Milenial Suku Jawa. KRITIS, 32(2), 176-197.

Amala, B. M., & Ekasiswanto, R. (2013). Objektivikasi Perempuan dalam Lima Cerita Rakyat
Indonesia: Analisis Kritik Sastra Feminis. SEMIOTIKA: Jurnal Sastra dan Linguistik, 14(2),
139-154.

Ananda, R, Olva Zuve, F., & Syafruddin. (2024). Manifestasi Ketidakadilan Gender dalam Sastra
Lisan Kaba. Literasi: Jurnal [Imiah Pendidikan Bahasa, Sastra Indonesia dan Daerah, 14(1),
7-15.

Danandjaja, . (1994). Folklor Indonesia: Ilmu Gosip, Dongeng, dan Lain-lain. Pustaka Utama Grafiti.

Finnegan, R. (1992). Oral Tradition and The Verbal Arts: A Guide to Research Practices. New York:
Routledge.

Graaf, H. ]. de. (1987). Runtuhnya Istana Mataram. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Handayani, C. S., & Novianto, A. (2004). Kuasa Wanita Jawa. Yogyakarta:LKIS.

Haryudi. (2023). “Menyingkap Rahasia Kecantikan Ken Dede, Perempuan Pemilik Cahaya Magis
dan Wahyu Keprabon”. Sindonews.com.
https://daerah.sindonews.com/read/1166703/29/menyingkap-rahasia-kecantikan-
ken-dedes-perempuan-pemilik-cahaya-magis-dan-wahyu-keprabon-1691024928/13
diakses pada 9 November 2025.

Indrastuti, Novi. S. K. (2023). Sastra Lisan: Eksistensi, Fungsi, dan Revitalisasi. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

Kartodirjo, S. (1975). Sejarah Nasional Indonesia IV. Yogyakarta: Grafitas.

Mardiyono, P. (2020). Tuah Bumi Mataram: dari Panembahan Senopati hingga Amangkurat II.
Yogyakarta: Araska.

Moedjanto, G. (1987). Konsep Kekuasaan Jawa: Penerapannya oleh Raja-Raja Mataram.
Yogyakarta: Kanisius.

Moedjanto, G. (1994). Kasultanan Yogyakarta & Kadipaten Pakualaman. Yogyakarta: Kanisius.

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. Screen, 16(3), 6-18.

Puspito, P, Widharyanto, B., & Herujiyanto, A. (2023). Perlawanan Perempuan Terhadap
Diskriminasi dalam Novel Lusi Lindri Karya Y. B. Mangunwijaya. Fon: Jurnal Pendidikan
Bahasa dan Sastra Indonesia, 19(2), 211-225.

Remmelink, Willem. (2022). Babad Tanah Jawi, The Chronicle of Java: The Revised Prose Version of
C.F. Winter Sr. Leiden: Leiden University Press.

Safira, T. (2020). Gender dan Seksualitas dalam Kacamata Male Gaze: Analisis Semiotika Film The
Favourite [Skripsi]. Universitas Islam Indonesia.

Siswanta, S. (2019). Sejarah Perkembangan Mataram Islam Kraton Plered. KARMAWIBANGGA:
Historical Studies Journal, 2(1), 33-42.

Sujarwo. (2023). Representasi Amangkurat I dalam Babad Tanah Jawi Terjemahan Olthof dan
Novel Amangkurat Karya Ardian Kresna. Sutasoma: Jurnal Sastra Jawa, 11(2), 161-178.

Udasmoro, W. (2020). Interseksi Gender: Perspektif Multidimensional Terhadap Diri, Tubuh, dan
Seksualitas dalam Kajian Sastra (W. Nayati, Ed.). Yogyakarta: Gadjah Mada University
Press.

Hasil Wawancara

Igbal Hidayat. (1 April 2024). Wawancara dengan penulis (komunikasi personal).
Sarjito. (30 Maret 2024). Wawancara dengan penulis (komunikasi personal).

Sri Sulasmi. (2024). Wawancara dengan penulis (komunikasi personal).

Tri Lestari. (1 April 2024). Wawancara dengan penulis (komunikasi personal).

1@
o ARNAWA | 87


https://daerah.sindonews.com/read/1166703/29/menyingkap-rahasia-kecantikan-ken-dedes-perempuan-pemilik-cahaya-magis-dan-wahyu-keprabon-1691024928/13
https://daerah.sindonews.com/read/1166703/29/menyingkap-rahasia-kecantikan-ken-dedes-perempuan-pemilik-cahaya-magis-dan-wahyu-keprabon-1691024928/13

