
V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

405

MENGGUGAT ANTROPOSENTRISME HUKUM: KRITIK ETIKA 
LINGKUNGAN TERHADAP KONSEP HAK ATAS LINGKUNGAN 

DALAM KAPITALISME GLOBAL

Fatah Hidayatullah
Fakultas Hukum, Universitas Sriwijaya

Jl. Raya Palembang - Prabumulih No.KM. 32, 
Kabupaten Ogan Ilir, Sumatera Selatan, 30862

fatah.hidayatullah.sh@gmail.com

Intisari
Paradigma hukum modern berakar pada cara pandang antroposentris yang 
menempatkan manusia sebagai satu-satunya subjek hukum, sementara alam direduksi 
menjadi objek pengaturan dan eksploitasi. Artikel ini mengkaji secara kritis konstruksi 
hak atas lingkungan hidup dalam kerangka hukum modern, khususnya dalam konteks 
kapitalisme global. Dengan menggunakan metode penelitian hukum normatif melalui 
pendekatan filsafat hukum dan konseptual, kajian ini menelaah bagaimana fondasi 
antroposentris dalam hukum berkontribusi pada krisis ekologis. Melalui perspektif 
etika lingkungan, ekofeminisme, dan bioetika, artikel ini mendekonstruksi konsep 
hukum tentang hak atas lingkungan yang selama ini bersifat instrumentalistik dan 
berpusat pada manusia. Lebih lanjut, artikel ini menawarkan reformulasi paradigma 
hukum menuju pendekatan ekosentris yang mengakui nilai intrinsik alam, dengan 
mendasarkan pada praktik komparatif global serta kearifan lokal di Indonesia. 
Kajian ini menyimpulkan bahwa transformasi hukum menuju keadilan ekologis 
tidak hanya memerlukan perubahan normatif, tetapi juga pergeseran epistemologis 
dan ontologis dalam cara hukum memandang relasi manusia dengan alam. 
 

Kata Kunci: hukum lingkungan, antroposentrisme, ekofeminisme, keadilan ekol-
ogis, hak-hak alam

© The Author(s) 2025



406

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

CHALLENGING LEGAL ANTHROPOCENTRISM: 
AN ENVIRONMENTAL ETHICS CRITIQUE OF THE CONCEPT OF 

ENVIRONMENTAL RIGHTS IN GLOBAL CAPITALISM

Abstract
The modern legal paradigm is rooted in an anthropocentric worldview that 
positions humans as the sole holders of legal subjectivity, while nature is reduced 
to an object of regulation and exploitation. This article critically examines the 
construction of the right to a healthy environment within modern law, particularly 
under global capitalism. Using a normative juridical method with philosophical 
and conceptual approaches, it explores how the anthropocentric foundations 
of legal norms contribute to the ecological crisis. Drawing from environmental 
ethics, ecofeminism, bioethics, and Earth Jurisprudence, this study deconstructs 
the human-centered notion of environmental rights and proposes an ecocentric 
reformulation of legal paradigms that recognizes nature’s intrinsic value, 
grounded in global comparative practices and Indonesia’s indigenous wisdom. 
The study concludes that achieving ecological justice requires not only normative 
reform but also an epistemological and ontological transformation in how law 
conceptualizes the human–nature relationship. The novelty of this research lies 
in integrating environmental ethics and Earth Jurisprudence into a coherent 
legal-philosophical framework for reimagining environmental rights in Indonesia 

Keywords: environmental law, anthropocentrism, ecofeminism, ecological justice, 
rights of nature.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

407

A.	 Pendahuluan

Di tengah era krisis ekologis yang semakin nyata, hukum berada dalam 

posisi dilematis. Di satu sisi, hukum berperan sebagai perangkat normatif 

yang seharusnya melindungi keberlanjutan lingkungan hidup demi generasi 

mendatang. Namun, di sisi lain, hukum kerap menjadi bagian dari arsitektur 

sistem yang justru memungkinkan dan melanggengkan eksploitasi alam 

secara sistematis. Ketegangan antara komitmen perlindungan lingkungan dan 

dorongan pertumbuhan ekonomi menjadi paradoks yang terus berulang dalam 

berbagai kebijakan hukum, baik di tingkat nasional maupun global. Lailiy 

Muthmainnah, Rizal Mustansyir, dan Sindung Tjahyadi menyatakan bahwa 

krisis ekologis global tidak hanya disebabkan oleh paradigma pengelolaan 

lingkungan yang antroposentris, tetapi juga oleh ketimpangan akses dan 

distribusi kapital. Mereka menekankan bahwa eksploitasi alam merupakan 

turunan dari eksploitasi manusia atas manusia, yang dilembagakan dalam 

sistem kapitalisme dan dilegitimasi oleh struktur hukum yang ada.1

Secara konseptual, hukum modern berkembang dari kerangka berpikir 

yang memisahkan manusia dengan alam. Relasi manusia-hukum-alam 

ditempatkan dalam konstruksi hierarkis, di mana manusia diposisikan 

sebagai subjek utama, sedangkan alam direduksi menjadi objek yang dapat 

diatur, dikelola, dan pada titik ekstrem dieksploitasi untuk memenuhi 

kepentingan manusia. Paradigma ini tidak muncul secara kebetulan, tetapi 

lahir dari warisan filsafat Barat yang bercorak antroposentris, dualistik, dan 

instrumentalistik. Dalam pandangan David R. Boyd, sistem hukum modern 

kerap dipengaruhi oleh warisan filsafat Barat yang menempatkan manusia 

sebagai pusat dan penguasa atas alam. Pandangan ini berakar dari dualisme 

Cartesian dan rasionalisme Pencerahan, yang memisahkan manusia dari 

alam serta menganggap alam sebagai objek pasif yang dapat dimanfaatkan 

tanpa mempertimbangkan nilai intrinsiknya. Paradigma ini telah membentuk 

kerangka hukum yang melegitimasi eksploitasi lingkungan demi kepentingan 

ekonomi dan pembangunan.2

1	 Lailiy Muthmainnah, Rizal Mustansyir, and Sindung Tjahyadi, “Kapitalisme, Krisis Ekologi, 
Dan Keadilan Inter-Generasi: Analisis Kritis Atas Problem Pengelolaan Lingkungan Hidup Di 
Indonesia,” Mozaik Humaniora 20, no. 1 (2020): 60.

2	 David R. Boyd, The Rights of Nature: A Legal Revolution That Could Save the World (Toronto: 
ECW Press, 2017).



408

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

Implikasi dari paradigma tersebut sangat jelas. Ketika hukum 

mengadopsi konsep lingkungan hidup sebagai bagian dari hak asasi manusia, 

maka lingkungan secara konseptual ditempatkan bukan sebagai entitas yang 

memiliki nilai intrinsik, melainkan sebagai instrumen bagi pemenuhan hak-

hak manusia. Dengan kata lain, hak atas lingkungan hidup lebih dipahami 

sebagai hak manusia untuk menikmati lingkungan yang bersih dan sehat, 

bukan sebagai pengakuan atas hak-hak lingkungan itu sendiri. Dalam kajian 

Helen Kopnina dan koleganya, ditegaskan bahwa pendekatan hak lingkungan 

yang berpusat pada manusia cenderung mengabaikan nilai intrinsik alam. 

Perlindungan lingkungan dalam kerangka ini hanya dijustifikasi sejauh 

bermanfaat bagi kesejahteraan manusia sehingga kebutuhan dan kepentingan 

ekologis non-manusia menjadi subordinat.3 Kritik ini menunjukkan bahwa 

hak atas lingkungan sering kali tidak dimaknai sebagai pengakuan terhadap 

hak-hak alam itu sendiri, tetapi sebagai perpanjangan dari hak asasi manusia.

Problemnya menjadi semakin kompleks ketika paradigma hukum 

tersebut beroperasi di dalam kerangka kapitalisme global. Kapitalisme sebagai 

sistem ekonomi memiliki logika dasar berupa pertumbuhan, akumulasi, dan 

ekspansi yang nyaris tanpa batas. Dalam konteks ini, hukum tidak netral dan 

sering kali berfungsi sebagai perangkat yang melegitimasi proses akumulasi 

tersebut, termasuk akumulasi melalui perampasan sumber daya alam. Dalam 

kajian Zaenurrosyid, dijelaskan bahwa hukum dalam sistem kapitalisme tidak 

bersifat netral, tetapi menjadi instrumen ideologis yang menopang kepentingan 

kelas dominan. Hukum berperan dalam membentuk dan mempertahankan 

struktur sosial yang memungkinkan akumulasi kapital, termasuk melalui 

regulasi yang melegitimasi penguasaan sumber daya oleh korporasi besar. 

Perspektif ini sejalan dengan pendekatan Marxis dalam studi hukum, yang 

melihat hukum sebagai bagian dari suprastruktur yang melayani kepentingan 

ekonomi kapitalis.4

Situasi inilah yang kemudian mendorong lahirnya kritik-kritik tajam 

dari berbagai aliran pemikiran, terutama dari etika lingkungan, ekofeminisme, 

3	 Helen Kopnina et al., “Anthropocentrism: More than Just a Misunderstood Problem,” Journal 
of Agricultural and Environmental Ethics 31, no. 1 (February 2018): 109–27, https://doi.
org/10.1007/s10806-018-9711-1. 

4	 Ahmad Zaenurrosyid, “Pergumulan Rule of Law Dan Politik Kapitalisme Dalam Konteks 
Keindonesian,” Jurnal Review Politik (JRP) 6, no. 2 (2016): 195–219. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

409

hingga gerakan keadilan ekologis. Kritik ini tidak sekadar mempertanyakan 

efektivitas norma hukum yang ada, tetapi juga menggugat fondasi filosofis dari 

hukum itu sendiri: apakah mungkin hukum yang dikonstruksi dengan asumsi 

antroposentris mampu menjawab krisis ekologis yang justru dihasilkan oleh 

sistem yang sama? Dalam kajian Ayom Mratita Purbandani dan Rangga Kala 

Mahaswa, dijelaskan bahwa ekofeminisme kritis menonjolkan keterkaitan 

antara dominasi terhadap alam dan penindasan terhadap perempuan sebagai 

bagian dari struktur patriarki dan kapitalisme. Pendekatan ini menolak 

dikotomi manusia-alam serta menuntut transformasi etika dan hukum agar 

lebih inklusif terhadap nilai-nilai ekologis dan keadilan interseksional. Kritik 

ini tidak hanya menyasar kebijakan lingkungan yang tidak efektif, tetapi juga 

menggugat asumsi dasar hukum yang masih berakar pada antroposentrisme 

dan relasi kuasa yang timpang.5

Konstruksi hukum atas lingkungan hidup dalam sistem hukum modern 

umumnya dimanifestasikan dalam bentuk pengakuan hak atas lingkungan 

hidup yang baik dan sehat. Di Indonesia, misalnya, hal ini tercermin dalam 

Pasal 28H ayat (1) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 

1945, yang menegaskan bahwa setiap orang berhak hidup sejahtera lahir dan 

batin, bertempat tinggal, dan mendapatkan lingkungan hidup yang baik dan 

sehat. Rumusan serupa juga banyak ditemukan dalam berbagai instrumen 

hukum internasional, seperti Stockholm Declaration (1972), Rio Declaration 

(1992), dan Paris Agreement (2015), yang semuanya memuat prinsip-prinsip 

mengenai hak atas lingkungan dan tanggung jawab negara dalam menjaga 

keberlanjutan lingkungan. Dalam kajian Sodikin, dijelaskan bahwa pengakuan 

hak atas lingkungan hidup yang baik dan sehat dalam Pasal 28H ayat (1) 

UUD 1945 merupakan hasil dari amandemen konstitusi yang dipengaruhi 

oleh perkembangan global mengenai hak asasi manusia dan perlindungan 

lingkungan. Ketentuan ini mencerminkan komitmen negara untuk menjamin 

kualitas lingkungan sebagai bagian dari hak dasar warga negara, sejalan 

dengan prinsip-prinsip yang tertuang dalam deklarasi internasional seperti 

Stockholm Declaration 1972 dan Rio Declaration 1992, yang menekankan 

tanggung jawab negara dalam menjaga keberlanjutan lingkungan demi 

5	 Ayom Mratita Purbandani and Rangga Mahaswa, “Ekofeminisme Kritis: Menelaah Ulang 
Gender, Keadilan Ekologi, Dan Krisis Iklim,” Jurnal Perempuan 27, no. 3 (2022): 230. 



410

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

generasi mendatang.6

Namun, konstruksi hukum ini secara inheren membawa persoalan filosofis 

yang cukup mendasar. Dalam paradigma hak sebagaimana dirumuskan dalam 

hukum modern, lingkungan diposisikan sebagai objek yang menjadi bagian 

dari hak manusia. Lingkungan tidak dilihat sebagai subjek hukum, apalagi 

sebagai entitas yang memiliki nilai intrinsik. Alih-alih, lingkungan direduksi 

menjadi instrumen yang keberadaannya bernilai sejauh memenuhi kebutuhan 

dan hak manusia atas kesehatan, kenyamanan, dan kelangsungan hidup. Dalam 

kajian M. Ied Al Munir, dijelaskan bahwa paradigma antroposentris dalam 

etika lingkungan menempatkan manusia sebagai pusat nilai moral, sementara 

alam hanya dianggap bernilai sejauh bermanfaat bagi manusia. Pendekatan ini 

mengabaikan nilai intrinsik alam dan memperkuat relasi dominatif manusia 

terhadap lingkungan. Oleh karena itu, paradigma ini dinilai tidak memadai 

untuk menjawab krisis ekologis yang kompleks dan perlu digantikan dengan 

pendekatan yang lebih inklusif, seperti biosentrisme atau ekosentrisme.7

Paradigma ini tidak hadir secara kebetulan, tetapi merupakan 

warisan panjang filsafat hukum modern yang bertumpu pada cara pandang 

antroposentris. Cara pandang ini mengandaikan adanya dikotomi yang tegas 

antara manusia dan alam. Manusia diposisikan sebagai pusat tata nilai, 

sementara alam direduksi menjadi sekedar objek material yang dapat dikuasai, 

dieksploitasi, atau diatur. Ini adalah residu dari filsafat Barat sejak era 

pencerahan yang menempatkan rasionalitas manusia sebagai puncak hierarki 

kosmos. Dalam kajian Ismail Al-‘Alam, dijelaskan bahwa filsafat Barat modern 

sejak era Pencerahan membentuk cara pandang dualistik yang memisahkan 

secara tegas antara manusia dan alam. Rasionalitas manusia dijadikan sebagai 

pusat pengetahuan dan nilai, sementara alam direduksi menjadi objek material 

yang dapat dimanipulasi. Pandangan ini menjadi fondasi bagi relasi dominatif 

manusia terhadap alam dan turut membentuk kerangka hukum modern yang 

antroposentris.8

6	 Sodikin Sodikin, “Perumusan Hak Atas Lingkungan Hidup Yang Baik Dan Sehat Dalam 
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Serta Upaya Perlindungan Dan 
Pemenuhannya,” Supremasi: Jurnal Hukum 3, no. 2 (2021): 112–16, https://api.semanticscholar.
org/CorpusID:237877027. 

7	 M. Ied Al Munir, “Corak Paradigma Etika Lingkungan: Antroposentrisme, Biosentrisme Dan 
Ekosentrisme,” Jurnal Yaqzhan 9, no. 1 (2023): 27–28.

8	 Ismail al-’Alam, “Problem Dualisme Dalam Ontologi Filsafat Barat Modern Dan Pascamodern,” 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

411

Dalam kerangka hukum, pandangan ini terinstitusi ke dalam berbagai 

norma dan prinsip yang menempatkan alam sebagai sumber daya, bukan 

sebagai subjek dengan nilai moral atau hak hukum. Meskipun hukum mengakui 

pentingnya perlindungan lingkungan, pengakuan ini tetap berada dalam batas 

kerangka hak asasi manusia yang bersifat antroposentris. Artinya, lingkungan 

dilindungi sejauh dan sebatas ia berfungsi bagi kelangsungan hidup manusia, 

tidak karena lingkungan itu sendiri memiliki nilai intrinsik yang layak untuk 

dihormati secara hukum. Dalam kajian Ayu Octa Melliana dan Indirani Wauran, 

dijelaskan bahwa etika antroposentris yang mendominasi sistem hukum 

modern telah menjadikan alam sebagai objek yang tunduk pada kepentingan 

manusia. Hukum cenderung memperlakukan alam sebagai sumber daya yang 

dapat diatur dan dimanfaatkan, bukan sebagai entitas yang memiliki kedudukan 

moral atau hak hukum . Paradigma antroposentris dalam hukum Indonesia 

memiliki akar historis yang panjang, dimulai dari warisan kolonial Belanda 

yang hingga kini masih memengaruhi struktur hukum agraria dan lingkungan 

nasional. Pada tahun 1870, pemerintah kolonial memberlakukan Agrarische 

Wet yang mengintroduksi prinsip domein verklaring atau doktrin domain 

negara, yang menyatakan bahwa semua tanah yang tidak dapat dibuktikan 

kepemilikannya berdasarkan hukum perdata Eropa dianggap sebagai milik 

negara.9 Prinsip ini secara sistematis mengekspropriasi hak ulayat masyarakat 

adat yang didasarkan pada pengakuan komunal tidak tertulis sehingga sejak era 

kolonial alam telah direduksi menjadi objek yang dapat dikuasai dan dialihkan 

oleh negara kepada perusahaan perkebunan tanpa mempertimbangkan nilai 

intrinsik alam atau hak-hak masyarakat adat.10 Pascakemerdekaan, meskipun 

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok-Pokok 

Articles, Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam 1, no. 2 (August 2017): 234, https://doi.org/10.21111/
tasfiyah.v1i2.1852. 

9	 Chip Fay and Ho‑Ming So Denduangrudee, “Environmental and Customary Framing of Land 
Tenure,” in Land and Development in Indonesia: Searching for the People’s Sovereignty, ed. 
John F. McCarthy and Kathryn Robinson (Singapore: ISEAS – Yusof Ishak Institute, 2016), 
96–97. 

10	 Yance Arizona, Muki Trenggono Wicaksono, and Jacqueline Vel, “Rethinking Adat Strategies: 
The Politics of State Recognition of Customary Land Rights in Indonesia,” Asia Pacific Journal 
of Anthropology 25, no. 5 (2022): 11, 83, https://hdl.handle.net/1887/3309795;  Jeffrey Neilson, 
“Domein Verklaring: Colonial Legal Legacies and Community Access to Land in Indonesia,” 
Georgetown Journal of International Affairs, November 25, 2020, https://gjia.georgetown.
edu/2020/11/25/domein-verklaring-colonial-legal-legacies-and-community-access-to-land-in-
indonesia/, diakses 1 November 2025.



412

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

Agraria (UUPA) bertujuan menghapuskan warisan hukum kolonial, dalam 

praktiknya Pasal 33 ayat (3) UUD 1945 justru ditafsirkan secara luas sebagai 

legitimasi kontrol penuh negara terhadap tanah dan sumber daya alam, yang 

kembali mengabaikan hak-hak masyarakat adat.11 Situasi ini diperparah pada 

era Orde Baru ketika Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1967 tentang Ketentuan-

Ketentuan Pokok Kehutanan kembali memperkenalkan prinsip domein 

verklaring dengan menetapkan sekitar 143 juta hektar, hampir 75 persen 

wilayah Indonesia, sebagai kawasan hutan negara sehingga secara efektif 

menghilangkan hak-hak masyarakat adat dan membuka jalan bagi eksploitasi 

hutan secara masif.12 Warisan positivisme hukum yang diwarisi dari sistem 

Eropa kontinental turut memperkuat paradigma ini dengan hanya mengakui 

sebagai hukum yang tertulis dalam peraturan perundang-undangan sehingga 

mengabaikan sistem hukum adat yang tidak tertulis namun telah lama mengatur 

relasi manusia dengan alam secara lebih holistik.13 Bahkan setelah Putusan 

Mahkamah Konstitusi Nomor 35/PUU-X/2012 yang menegaskan bahwa 

hutan adat bukan bagian dari hutan negara, implementasinya tetap terhambat 

oleh birokrasi yang rumit dan resistensi dari rezim hukum positivistik.14 Hal 

ini menunjukkan bahwa paradigma antroposentris dalam hukum lingkungan 

Indonesia merupakan hasil dari proses historis yang panjang yang melibatkan 

kolonialisme, developmentalisme, dan positivisme hukum yang saling 

memperkuat dalam menempatkan alam sebagai objek eksploitasi demi 

kepentingan ekonomi kapitalistik. Pandangan ini menghambat pengakuan 

terhadap alam sebagai subjek hukum dan memperkuat relasi dominatif 

manusia terhadap lingkungan.15

11	 Herman Hidayat et al., “Forests, Law and Customary Rights in Indonesia: Implications of a 
Decision of the Indonesian Constitutional Court in 2012,” Asia Pacific Viewpoint 59, no. 3 
(December 2018): 293–308, https://doi.org/10.1111/apv.12207. 

12	 Ahmad Dhiaulhaq and Ward Berenschot, “A 150-Year Old Obstacle to Land Rights,” Inside 
Indonesia, September 8, 2020, https://www.insideindonesia.org/archive/articles/a-150-year-old-
obstacle-to-land-rights, diakses 28 Oktober 2025. 

13	 Adam D. Tyson, “De Centralization and ADAT Revivalism in Indonesia: The Politics of Becoming 
Indigenous,” Decentralization and Adat Revivalism in Indonesia: The Politics of Becoming 
Indigenous, Taylor and Francis, January 1, 2010, 1–202, https://doi.org/10.4324/9780203849903/
decentralization-adat-revivalism-indonesia-adam-tyson/rights-and-permissions.

14	 Rodd Myers et al., “Claiming the Forest: Inclusions and Exclusions under Indonesia’s ‘New’ 
Forest Policies on Customary Forests,” Land Use Policy 66 (July 2017): 205–13, https://doi.
org/10.1016/j.landusepol.2017.04.039. 

15	 Ayu Melliana and Indirani Wauran, “Bangunan Argumentasi Yang Menempatkan Alam Sebagai 
Subjek Hukum,” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (May 2024): 99, https://doi.
org/10.24246/jrh.2023.v8.i1.p93-122.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

413

Perkembangan lebih lanjut memperlihatkan bahwa bahkan dalam 

diskursus hukum lingkungan kontemporer, gagasan tentang hak-hak alam atau 

pengakuan atas subjek hukum nonmanusia masih dianggap sebagai gagasan 

yang eksotis, radikal, dan di luar arus utama pemikiran hukum.    Gagasan 

tentang hak-hak alam atau pengakuan atas subjek hukum nonmanusia masih 

menghadapi resistansi signifikan dari kalangan akademisi hukum mainstream 

dan praktisi hukum konvensional. Dalam artikel Virginia Law Review, Guim 

dkk menyatakan bahwa gagasan rights of nature tetap berada di “path not taken” 

dalam sistem hukum Amerika Serikat, yang tetap berpegang pada perspektif 

human-centered dalam justifikasi perlindungan lingkungan.16 Kritik serupa 

juga datang dari Visa A. J. Kurki yang mempertanyakan secara fundamental 

apakah entitas non-sentient, seperti sungai atau ekosistem, dapat benar-benar 

menjadi subjek hukum, dengan argumen bahwa legal personhood memerlukan 

kapasitas untuk memiliki kepentingan (interests), yang hanya dimiliki oleh 

makhluk berperasaan (sentient beings).17 Bahkan di kalangan pendukung 

perlindungan lingkungan, terdapat perdebatan tentang efektivitas pendekatan 

rights of nature, dengan beberapa kritikus berpendapat bahwa pendekatan ini 

dapat menjadi kontraproduktif atau justru merugikan masyarakat lokal dan 

masyarakat adat jika tidak diimplementasikan dengan hati-hati.18 Rawson 

dan Mansfield dalam kajian kritis mereka menunjukkan bahwa wacana 

rights of nature mengandung paradoks karena berupaya mengatasi dualisme 

Barat melalui instrumen hukum yang justru merupakan produk epistemologi 

Barat itu sendiri.19 Resistansi ini menunjukkan betapa kuatnya cengkeraman 

paradigma antroposentris dalam kerangka hukum modern, meskipun praktik 

16	 Mauricio Guim and Michael A. Livermore, “Where Nature’s Rights Go Wrong,” Virginia Law 
Review 107, no. 7 (2021): 1349, JSTOR, https://www.jstor.org/stable/27135599. 

17	 Visa A.J. Kurki, “Can Nature Hold Rights? It’s Not as Easy as You Think,” Transnational 
Environmental Law 11, no. 3 (2022): 531, Cambridge Core, https://doi.org/10.1017/
S2047102522000358. 

18	 Jérémie Gilbert et al., “The Rights of Nature as a Legal Response to the Global Environmental 
Crisis? A Critical Review of International Law’s ‘Greening’ Agenda,” in Netherlands Yearbook 
of International Law 2021: A Greener International Law—International Legal Responses to the 
Global Environmental Crisis, ed. Daniëlla Dam-de Jong and Fabian Amtenbrink (The Hague: 
T.M.C. Asser Press, 2023), 50, https://doi.org/10.1007/978-94-6265-587-4_3; Aissa Dearing, 
“Legal Personhood: Extending Rights to Nature?,” JSTOR Daily, July 11, 2024, https://daily.
jstor.org/legal-personhood-extending-rights-to-nature/. 

19	 Ariel Rawson and Becky Mansfield, “Producing Juridical Knowledge: ‘Rights of Nature’ or the 
Naturalization of Rights?,” Environment and Planning E: Nature and Space 1, nos. 1–2 (March 
2018): 100–101, https://doi.org/10.1177/2514848618763807. 



414

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

pengakuan hak-hak alam telah berkembang di sekitar 30 negara di seluruh 

dunia.20 Selain itu dalam kajian Rian Adhivira Prabowo, dijelaskan bahwa 

meskipun beberapa negara, seperti Ekuador, Selandia Baru, dan India telah 

mengakui entitas alam sebagai subjek hukum, gagasan ini masih dianggap asing 

dan menantang bagi kerangka hukum konvensional. Mereka memperhatikan 

bahwa pengakuan terhadap alam sebagai subjek hukum sering kali dipandang 

sebagai penyimpangan dari prinsip-prinsip hukum positif yang antroposentris 

sehingga menghadapi resistensi baik secara konseptual maupun institusional 

dalam praktik hukum arus utama.21

Kajian hukum terkait lingkungan hidup, baik di tingkat nasional maupun 

global, selama ini cenderung fokus pada dua pendekatan utama. Pertama, 

pendekatan normatif-legalistik yang berkutat pada penerapan dan penegakan 

aturan hukum positif terkait dengan perlindungan lingkungan. Kedua, 

pendekatan instrumentalistik yang melihat hukum sebagai alat kebijakan 

(policy tool) untuk mengatur tata kelola sumber daya alam dan mengelola 

konflik kepentingan dalam pemanfaatan lingkungan. Dalam kajian A’an Efendi, 

dijelaskan bahwa hukum lingkungan berperan sebagai instrumen yuridis untuk 

mengatur dan mengendalikan aktivitas manusia yang berdampak terhadap 

lingkungan. Pendekatan yang dominan dalam praktik hukum lingkungan 

adalah pendekatan normatif-legalistik, yang menekankan pada kepatuhan 

terhadap peraturan perundang-undangan, serta pendekatan instrumentalistik, 

yang memposisikan hukum sebagai alat kebijakan untuk mencapai tujuan 

pembangunan berkelanjutan. Kedua pendekatan ini cenderung menempatkan 

hukum sebagai sarana teknokratis, bukan sebagai ruang refleksi etis atas relasi 

manusia dan alam.22

Kedua pendekatan ini, meskipun relevan dalam konteks tertentu, 

memiliki keterbatasan yang signifikan ketika berhadapan dengan krisis 

ekologis global yang bersifat sistemik. Keduanya pada dasarnya beroperasi 

dalam kerangka hukum yang tetap menempatkan lingkungan sebagai objek 

20	 “Nature’s Rights Go to Court,” Business for Social Responsibility, July 2022, https://www.bsr.
org/en/emerging-issues/natures-rights-go-to-court. 

21	 Rian Adhivira Prabowo, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu P Herlambang, et al., “Bisakah 
Alam Menjadi Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman,” Jurnal Hukum & 
Pembangunan 50, no. 1 (2020): 71–90. 

22	 A’an Efendi, “Instrumen Hukum Lingkungan Sebagai Sarana Pencegahan Pencemaran 
Lingkungan,” Jurnal Supremasi 6, no. 1 (2016): 3. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

415

hukum yang berfungsi untuk menunjang hak-hak dan kepentingan manusia. 

Kritik terhadap pendekatan ini mulai berkembang, tetapi sebagian besar masih 

terbatas pada diskusi teknokratis terkait dengan efektivitas kebijakan atau 

kelemahan penegakan hukum, bukan pada kritik terhadap fondasi filosofis 

dari hukum itu sendiri. Dalam kajian Olivia Anggie Johar, dijelaskan bahwa 

penegakan hukum lingkungan di Indonesia masih menghadapi berbagai kendala 

struktural dan kultural, seperti lemahnya kapasitas sumber daya manusia, 

tumpang tindih regulasi, serta intervensi politik dalam proses penegakan 

hukum. Kritik yang muncul umumnya berfokus pada aspek administratif 

dan kelembagaan, seperti efektivitas sanksi atau koordinasi antarinstansi, 

tetapi belum menyentuh akar persoalan filosofis mengenai bagaimana hukum 

memandang dan memperlakukan alam.23

Beberapa penelitian dan literatur hukum sudah mulai mengangkat 

isu tentang ecological justice dan rights of nature, terutama dalam konteks 

pengakuan subjek hukum non-manusia di beberapa yurisdiksi, seperti 

Selandia Baru, Ekuador, dan Bolivia. Namun, di banyak negara, termasuk 

Indonesia, gagasan ini masih dipandang sebagai wacana pinggiran yang 

belum menjadi arus utama dalam diskursus hukum. Dalam kajian María 

Valeria Berros, dijelaskan bahwa Ekuador dan Bolivia merupakan pelopor 

dalam mengakui hak-hak alam melalui reformasi konstitusi yang mengadopsi 

prinsip-prinsip kosmovisi masyarakat adat seperti buen vivir dan vivir bien. 

Di Selandia Baru, pengakuan terhadap Sungai Whanganui sebagai entitas 

hukum yang memiliki hak-hak legal mencerminkan pergeseran paradigma 

hukum menuju pengakuan subjek hukum nonmanusia. Namun, pendekatan ini 

masih menghadapi tantangan besar dalam implementasi dan belum menjadi 

arus utama di banyak negara, termasuk Indonesia, yang masih berpegang pada 

kerangka hukum antroposentris.24

Pada sisi lain, diskursus di luar hukum, terutama dalam bidang filsafat 

lingkungan, etika ekologis, dan ekofeminisme, telah lebih maju dalam 

menawarkan kritik radikal terhadap paradigma antroposentris yang melandasi 

23	 Olivia Anggie Johar, “Realitas Permasalahan Penegakan Hukum Lingkungan Di Indonesia,” Jurnal 
Ilmu Lingkungan 15, no. 1 (2021): 62, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:234893759. 

24	 María Valeria Berros, “Challenges for the Implementation of the Rights of Nature: Ecuador and 
Bolivia as the First Instances of an Expanding Movement,” Latin American Perspectives 48, no. 
3 (May 2021): 193–96, https://doi.org/10.1177/0094582X211004898. 



416

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

relasi manusia dengan alam. Sayangnya, kritik-kritik ini belum sepenuhnya 

terintegrasi ke dalam kerangka pemikiran hukum arus utama.   Implikasi dari 

ketidakterintegrasian ini sangat signifikan karena hukum terus beroperasi 

dengan asumsi-asumsi yang justru menjadi penyebab krisis ekologis sehingga 

solusi hukum yang dihasilkan cenderung paliatif dan tidak menyentuh akar 

persoalan.25 Integrasi kritik etika lingkungan menjadi keniscayaan karena 

tanpa pergeseran paradigmatik ini, hukum akan terus gagal melindungi 

keberlanjutan ekologis—terbukti dari fakta bahwa meskipun Indonesia 

memiliki lebih dari 80 peraturan terkait dengan lingkungan, laju deforestasi 

tetap mencapai 1,18 juta hektar per tahun pada 2023.26 Tanpa kerangka 

etika ekologis yang kuat, hukum akan terus melegitimasi eksploitasi alam 

atas nama pembangunan, sebagaimana dikritik Boyd yang menyatakan 

bahwa sistem hukum antroposentris tidak hanya gagal mencegah kehancuran 

lingkungan tetapi secara aktif memfasilitasinya melalui regulasi yang 

memihak kepentingan korporasi ekstraktif.27 Carolyn Merchant dalam The 

Death of Nature menjelaskan bahwa filsafat Barat modern telah membentuk 

cara pandang mekanistik terhadap alam, yang memisahkan manusia dari 

lingkungan dan menjadikan alam sebagai objek yang dapat dieksploitasi. Ia 

menelusuri bagaimana Revolusi Ilmiah menggeser pandangan kosmologis 

yang holistik menjadi paradigma yang menekankan dominasi manusia atas 

alam, dan mengaitkan hal ini dengan struktur patriarki yang juga menindas 

perempuan dan alam secara bersamaan.28

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengisi kekosongan dalam 

kajian hukum, dengan membawa perspektif etika ekologis sebagai lensa kritis 

untuk mendekonstruksi konstruksi hukum atas hak lingkungan yang selama 

ini terjebak dalam kerangka antroposentris dan instrumental. Pendekatan ini 

diharapkan dapat memperluas horizon pemikiran hukum, tidak hanya sebagai 

25	 Nathalie Rühs and Aled Jones, “The Implementation of Earth Jurisprudence through Substantive 
Constitutional Rights of Nature,” Sustainability 8, no. 2 (2016): 3–4, https://doi.org/10.3390/
su8020174.

26	 Danur Lambang Pristiandaru, “Deforestasi RI Terburuk Kedua Di Dunia, 1,18 Juta 
Hektare Hutan Rusak,” Kompas.Com, October 14, 2025, https://lestari.kompas.com/
read/2024/10/14/150000086/deforestasi-ri-terburuk-kedua-di-dunia-1-18-juta-hektare-hutan-
rusak,  diakses pada 1 November 2025. 

27	 R. Boyd, The Rights of Nature, 52–55.
28	 Carolyn Merchant, “The Scientific Revolution and The Death of Nature,” Isis 97, no. 3 (2006): 

513–33, JSTOR, https://doi.org/10.1086/508090. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

417

alat pengatur, tetapi juga sebagai refleksi atas relasi manusia-alam yang lebih 

adil secara ekologis. 

Berdasarkan uraian mengenai konstruksi hukum atas hak lingkungan 

hidup yang masih bercorak antroposentris serta realitas, hukum kerap 

beroperasi dalam logika kapitalisme yang mendorong eksploitasi sumber 

daya alam , sebagaimana nyata terlihat dalam Undang-Undang Nomor 3 

Tahun 2020 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 4 Tahun 2009 

tentang Pertambangan Mineral dan Batubara (UU Minerba), yang menghapus 

batas luas wilayah pertambangan dan memberikan perpanjangan izin otomatis 

hingga 20 tahun tanpa kewajiban rehabilitasi memadai sehingga langsung 

menguntungkan tujuh perusahaan besar yang bertanggung jawab atas 87.000 

hektar lubang tambang telantar.29 Selain itu, amandemen UU Minerba pada 

2025 memberikan prioritas izin kepada organisasi keagamaan dan universitas 

tanpa tender transparan, meskipun tiga dari lima anggota DPR memiliki 

kepentingan bisnis di industri ekstraktif.30 Hal ini menunjukkan bahwa 

legislasi telah menjadi instrumen akumulasi modal dengan mengorbankan 

keberlanjutan ekologis.31 Maka, kajian ini bertujuan untuk menjawab beberapa 

permasalahan mendasar sebagai berikut:

1.	 Bagaimana konstruksi hak atas lingkungan dalam paradigma hukum 

modern dan sejauh mana paradigma tersebut merepresentasikan cara 

pandang antroposentris?

2.	 Bagaimana kritik yang diajukan oleh etika lingkungan, khususnya 

melalui perspektif ekofeminisme dan bioetika, terhadap paradigma 

hukum yang antroposentris tersebut?

3.	 Apakah mungkin paradigma hukum berbasis hak atas lingkungan 

direformulasi untuk bergerak menuju keadilan ekologis dan bagaimana 

tawaran alternatif konstruksi hukum yang lebih ekosentris?

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan kajian kritis terhadap 

29	 Hans Nicholas Jong, “With New Law, Indonesia Gives Miners More Power and Fewer 
Obligations,” Mongabay, May 13, 2025, https://news.mongabay.com/2020/05/indonesia-
mining-law-minerba-environment-pollution-coal/,  diakses pada 1 November 2025. 

30	 Hans Nicholas Jong, “Indonesia Rushes Mining Law Amendments, Raising Environmental 
and Governance Alarms,” Mongabay, January 30, 2025, https://news.mongabay.com/2025/01/
indonesia-rushes-mining-law-amendments-raising-environmental-and-governance-alarms/. 

31	 Kartikasari F. I., “Mining and Environmental Protection in Indonesia: Regulatory Pitfalls” 
(Doctoral Thesis, Universiteit Leiden, 2024), 201, https://scholarlypublications.universiteitleiden.
nl/handle/1887/3748341.  



418

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

konstruksi hak atas lingkungan dalam paradigma hukum modern yang 

bercorak antroposentris. Kajian ini dimaksudkan untuk mengungkap 

bagaimana paradigma tersebut berkontribusi terhadap keterbatasan hukum 

dalam menjawab krisis ekologis yang dihadapi saat ini, khususnya dalam 

konteks sistem kapitalisme global. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan 

untuk mendalami kritik yang ditawarkan oleh etika lingkungan, khususnya 

perspektif ekofeminisme dan bioetika, terhadap fondasi filosofis hukum 

modern. Pada akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat menawarkan model 

konstruksi hukum alternatif yang lebih berorientasi pada keadilan ekologis 

dan berpijak pada prinsip ekosentrisme.

Krisis ekologis global yang semakin akut telah menunjukkan kegagalan 

hukum modern dalam menjalankan perannya sebagai pelindung keberlanjutan 

lingkungan. Kegagalan ini tidak hanya disebabkan oleh kelemahan dalam 

penegakan hukum atau ketidakjelasan norma, tetapi juga berakar pada asumsi 

filosofis yang mendasari hukum itu sendiri, yakni cara pandang antroposentris 

yang menempatkan alam sebagai objek hukum yang keberadaannya semata-

mata bernilai sejauh bermanfaat bagi manusia. Dalam konteks kapitalisme 

global, situasi ini semakin diperparah oleh logika pertumbuhan tanpa batas 

yang justru bertentangan dengan prinsip-prinsip keberlanjutan ekologis.

	 Penelitian ini menjadi penting karena menawarkan perspektif alternatif 

yang selama ini belum menjadi arus utama dalam diskursus hukum, khususnya 

di Indonesia. Dengan membawa lensa etika ekologis, ekofeminisme, dan 

bioetika, penelitian ini tidak hanya mengkritisi hukum dari sisi normatif, 

tetapi juga mendekonstruksi fondasi filosofisnya. Urgensi penelitian ini tidak 

hanya terletak pada kontribusi teoretisnya bagi pengembangan ilmu hukum, 

tetapi juga pada relevansinya untuk mendorong reformulasi kebijakan hukum 

lingkungan yang lebih adil secara ekologis.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan 

pendekatan filsafat hukum, konseptual, historis, dan komparatif. Pendekatan 

historis digunakan untuk menelusuri akar antroposentrisme dalam hukum 

Indonesia sejak era kolonial hingga kontemporer, sedangkan pendekatan 

komparatif menganalisis praktik pengakuan hak-hak alam di Ekuador, 

Bolivia, dan Selandia Baru sebagai pembelajaran bagi rekonstruksi hukum 

lingkungan Indonesia.  Metode ini berfokus pada analisis terhadap norma 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

419

hukum yang berlaku, prinsip-prinsip hukum lingkungan, serta teori-teori 

dalam etika lingkungan, seperti ekofeminisme dan bioetika. Kajian dilakukan 

melalui analisis literatur, baik dokumen hukum positif (peraturan perundang-

undangan, yurisprudensi, dan dokumen internasional) maupun literatur 

filsafat hukum dan etika ekologis, untuk mendekonstruksi konstruksi hak 

atas lingkungan dalam paradigma hukum modern serta menawarkan alternatif 

formulasi hukum berbasis keadilan ekologis. 
B.	 Antroposentrisme Hukum dan Krisis Paradigma

Hukum modern tidak lahir dalam ruang hampa. Ia adalah produk dari 

konstruksi pemikiran filsafat Barat yang sejak era Pencerahan menempatkan 

manusia sebagai pusat tata nilai. Cara pandang ini dikenal sebagai 

antroposentrisme, yakni keyakinan bahwa manusia adalah subjek utama 

dalam sistem moral, sosial, dan hukum, sedangkan alam diposisikan sebagai 

objek yang nilainya ditentukan semata-mata berdasarkan manfaatnya bagi 

manusia. Dalam kajian M. Ied Al Munir, dijelaskan bahwa antroposentrisme 

merupakan paradigma etika lingkungan yang menempatkan manusia sebagai 

pusat nilai moral dan entitas paling signifikan dalam tatanan kosmos. 

Pandangan ini berakar dari filsafat Barat modern, khususnya tradisi Cartesian 

dan rasionalisme Pencerahan, yang memisahkan manusia dari alam dan 

menganggap alam sebagai objek yang dapat dimanfaatkan demi kepentingan 

manusia. Paradigma ini dianggap sebagai penyebab utama krisis ekologis 

karena mengabaikan nilai intrinsik makhluk nonmanusia.32

Akar historis dari antroposentrisme hukum dapat ditelusuri dari warisan 

pemikiran dualistik Cartesian yang memisahkan secara tegas antara manusia 

(res cogitans) dan alam sebagai benda mati (res extensa). Pandangan ini 

kemudian diadopsi oleh tradisi hukum modern yang berkembang dengan 

asumsi dasar bahwa hukum berfungsi untuk mengatur relasi antarmanusia, 

sementara alam tidak dipandang sebagai entitas yang memiliki nilai atau 

kedudukan hukum tersendiri. Dalam kajian Syahrul Fauzul Kabir, dijelaskan 

bahwa konsep pertanggungjawaban hukum dalam tradisi Barat banyak 

dipengaruhi oleh dualisme Cartesian, yang memisahkan secara tegas antara 

pikiran (res cogitans) dan tubuh atau dunia material (res extensa). Pandangan 

ini membentuk kerangka hukum yang menekankan rasionalitas manusia 

32	 Al Munir, “Corak Paradigma Etika Lingkungan,” 5. 



420

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

sebagai dasar legitimasi moral dan hukum, sementara alam diposisikan 

sebagai entitas pasif yang tidak memiliki kapasitas moral atau kedudukan 

hukum. Warisan ini turut memperkuat paradigma antroposentris dalam sistem 

hukum modern.33

Dalam konstruksi ini, perlindungan terhadap lingkungan hidup tidak 

didasarkan pada pengakuan atas nilai intrinsik alam, tetapi semata-mata 

karena lingkungan dibutuhkan untuk menunjang hak-hak manusia atas 

kesehatan, kenyamanan, dan kelangsungan hidup. Konsep hak atas lingkungan, 

sebagaimana dirumuskan dalam berbagai perangkat hukum, baik nasional 

maupun internasional, pada dasarnya adalah hak manusia atas lingkungan yang 

bersih dan sehat, bukan hak lingkungan itu sendiri untuk eksis, berkembang, 

dan dilindungi.34  Sebagai contoh konkret, dalam konstitusi negara bagian 

Illinois, Amerika Sserikat, yang menyatakan “each person has the right to 

a healthful environment,” perlindungan lingkungan tetap dijustifikasi dari 

perspektif kesehatan manusia, tidak dari nilai intrinsik alam itu sendiri,35 yang 

mencerminkan dominasi paradigma antroposentris bahkan dalam instrumen 

hukum yang secara eksplisit mengakui hak lingkungan. Dalam kajian Felix 

Riondi Sugar dan Dominikus Zinyo Darling, dijelaskan bahwa pendekatan 

antroposentris dalam hukum lingkungan menempatkan alam hanya sebagai 

objek yang bernilai sejauh bermanfaat bagi manusia. Pandangan ini 

mengabaikan nilai intrinsik alam dan memperkuat relasi dominatif manusia 

terhadap lingkungan. Mereka menekankan bahwa perlindungan lingkungan 

yang hanya didasarkan pada hak manusia atas lingkungan yang bersih dan 

sehat tidak cukup untuk menjawab krisis ekologis yang bersifat sistemik. Oleh 

karena itu , dibutuhkan transformasi paradigma menuju pendekatan ekosentris 

yang mengakui alam sebagai mitra moral dan subjek hukum.36

Konstruksi hukum seperti ini tidak berdiri sendiri, tetapi beroperasi dalam 

33	 Syahrul Fauzul Kabir, “Kejahatan Dan Hukuman: Tantangan Filosofis Determinisme-Kausal 
Terhadap Pertanggungjawaban Pidana,” Jurnal Hukum & Pembangunan 49, no. 2 (2019): 284. 

34	 Andrew Brennan and Norva Y. S. Lo, “Environmental Ethics,” in Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, Summer 2024 Edition, ed. Edward N. Zalta and Uri Nodelman, accessed October 
28, 2025, https://plato.stanford.edu/entries/ethics-environmental/.

35	 Christen Maccone, “Should Environmental Protection Be Through Anthropocentric Rights?,” 
Pace Environmental Law Review 41, no. 1 (2023): 78. 

36	 Felix Riondi Sugar and Dominikus Zinyo Darling, “Antroposentrisme Dan Krisis Lingkungan 
Dalam Perspektif Ensiklik Laudato Si’,” ARTICLES, CARAKA: Jurnal Teologi Biblika Dan 
Praktika 6, no. 1 (March 2025): 8, https://doi.org/10.46348/car.v6i1.307. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

421

kerangka sistem ekonomi kapitalisme global yang memiliki logika dasar berupa 

akumulasi, ekspansi, dan pertumbuhan tanpa batas. Kapitalisme memerlukan 

mekanisme legal yang melegitimasi konversi alam menjadi komoditas — 

sebuah proses yang dikenal sebagai komodifikasi alam.37  Komodifikasi ini 

melibatkan privatisasi, valuasi moneter, dan penciptaan pasar untuk “jasa 

ekosistem” yang sebelumnya berada di luar sistem pertukaran ekonomi,38 

di mana, sebagaimana dijelaskan Neil Smith, tidak ada satu pun bagian dari 

permukaan bumi, atmosfer, samudra, atau lapisan biologis yang kebal dari 

transformasi oleh kapital.39 Dalam konteks ini, hukum tidak hanya berfungsi 

sebagai penjaga ketertiban sosial, tetapi juga sebagai infrastruktur normatif 

yang memungkinkan dan melanggengkan eksploitasi sumber daya alam secara 

sah. Dalam kajian Syahwal, dijelaskan bahwa hukum dalam sistem kapitalisme 

tidak hanya berfungsi sebagai perangkat normatif yang netral, tetapi juga 

sebagai instrumen ideologis yang melegitimasi kekuasaan dan kepentingan 

ekonomi dominan. Melalui bahasa hukum dan simbol-simbol legalitas, proses 

eksploitasi dan konversi alam menjadi komoditas dapat dibingkai sebagai 

tindakan sah dan rasional. Dengan demikian, hukum berperan aktif dalam 

membentuk struktur sosial dan ekonomi yang memungkinkan akumulasi 

kapital melalui perampasan sumber daya alam.40

Krisis ekologis yang kita saksikan hari ini—dari perubahan iklim, 

kehilangan keanekaragaman hayati, hingga kehancuran ekosistem—pada 

dasarnya adalah manifestasi dari kegagalan paradigma hukum modern yang 

bercorak antroposentris dan instrumentalistik.41 IPCC AR6 (2023) menegaskan 

bahwa perubahan iklim telah menyebabkan kerusakan luas pada ekosistem 

terestrial, air tawar, dan laut di seluruh dunia, dengan laju kepunahan spesies 

37	 Noel Castree, “Commodifying What Nature?,” Progress in Human Geography 27, no. 3 (June 
2003): 274, https://doi.org/10.1191/0309132503ph428oa. 

38	 Morgan M. Robertson, “The Neoliberalization of Ecosystem Services: Wetland Mitigation 
Banking and Problems in Environmental Governance,” Themed Issue on “Neoliberal Nature 
and the Nature of Neoliberalism” 35, no. 3 (May 2004): 362, https://doi.org/10.1016/j.
geoforum.2003.06.002.

39	 Neil Smith, “Nature as Accumulation Strategy,” Socialist Register 43 (2009): 25. 
40	 Syahwal Syahwal, “Kekerasan Dan Kuasa Simbolik Dalam Hukum: Sebuah Kritik Ideologi Atas 

Legitimasi Cipta Kerja,” Undang: Jurnal Hukum 7, no. 1 (2024): 1–41, https://doi.org/10.22437/
ujh.7.1.1-41. 

41	 R. K. Pachauri et al., “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution of Working Groups 
I, II and III to the Fifth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change,” 
ePIC (Electronic Publication Information Center), IPCC, March 8, 2014, 10–11, https://doi.
org/10013/epic.45156.



422

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

kini 100-1.000 kali lebih tinggi dari tingkat alami, sekitar 50% spesies telah 

bergeser ke kutub atau ke ketinggian lebih tinggi, dan hampir 50% lahan 

basah pesisir telah hilang dalam 100 tahun terakhir,42 sementara sekitar 3,3-

3,6 miliar orang hidup di negara-negara yang sangat rentan terhadap dampak 

iklim.43 Dalam konteks hukum, meskipun proliferasi regulasi lingkungan 

secara global, degradasi ekosistem terus berlanjut karena kerangka hukum 

yang ada tetap beroperasi dalam logika antroposentris yang melegitimasi 

eksploitasi44 sehingga menunjukkan bahwa tanpa transformasi paradigmatik, 

hukum gagal membangun relasi yang adil antara manusia dan lingkungan.   

Hukum yang dibangun dengan asumsi bahwa alam adalah objek, pada akhirnya 

tidak memiliki kapasitas normatif untuk menghadirkan keadilan ekologis 

yang sejati. Dalam kajian Lailiy Muthmainnah dan kolega, dijelaskan bahwa 

krisis ekologis global tidak hanya disebabkan oleh kegagalan teknis dalam 

pengelolaan lingkungan, tetapi juga oleh paradigma hukum dan kebijakan yang 

masih berakar pada cara pandang antroposentris dan kapitalistik. Akibatnya, 

eksploitasi alam dilegitimasi secara sistemik dan keadilan ekologis menjadi 

sulit terwujud.45

C.	 Etika Lingkungan: Kritik Radikal terhadap Paradigma Hukum

Kritik terhadap paradigma hukum modern yang bercorak antroposentris 

tidak hanya lahir dari diskursus internal ilmu hukum, tetapi juga datang dari 

luar ranah hukum, khususnya dari perkembangan pemikiran dalam etika 

lingkungan, deep ecology, dan ekofeminisme. Berbeda dengan pendekatan 

hukum yang cenderung legalistik dan normatif, etika lingkungan menawarkan 

kerangka berpikir yang berangkat dari pertanyaan filosofis yang lebih 

mendasar tentang relasi manusia dengan alam. Dalam kajian Holmes Rolston 

III, dijelaskan bahwa etika lingkungan tidak hanya menuntut perlindungan 

42	 Pachauri et al., “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution of Working Groups I, 
II and III to the Fifth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change,” 
12–13.

43	 Pachauri et al., “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution of Working Groups I, 
II and III to the Fifth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change,” 
14–15. 

44	 Louis J. Kotzé and Paola Villavicencio Calzadilla, “Somewhere between Rhetoric and Reality: 
Environmental Constitutionalism and the Rights of Nature in Ecuador,” Transnational 
Environmental Law 6, no. 3 (2017): 403–4, Cambridge Core, https://doi.org/10.1017/
S2047102517000061. 

45	 Muthmainnah, Mustansyir, and Tjahyadi, “Kapitalisme, Krisis Ekologi, Dan Keadilan Inter-
Generasi,” 3.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

423

terhadap alam karena manfaatnya bagi manusia, tetapi juga menekankan 

bahwa alam memiliki nilai moral yang melekat. Ia menolak pendekatan 

antroposentris yang mendominasi sistem hukum dan kebijakan lingkungan 

serta menyerukan perlunya kerangka etika yang mengakui hak moral makhluk 

nonmanusia dan integritas ekosistem secara keseluruhan.46

Salah satu kritik yang paling tajam datang dari tradisi ekofeminisme, 

yang mengedepankan adanya paralelisme antara dominasi patriarkal atas 

perempuan dengan eksploitasi alam oleh sistem kapitalisme dan hukum 

modern. Ekofeminisme memandang bahwa cara hukum memperlakukan 

alam—sebagai objek, sumber daya, dan entitas tanpa suara hukum—serupa 

dengan cara sistem patriarki memperlakukan perempuan: direduksi menjadi alat 

produksi dan dikendalikan demi kepentingan struktur kekuasaan. Pandangan 

ini menunjukkan bahwa dominasi terhadap alam bukan sekadar persoalan 

ekonomi atau hukum, melainkan merupakan cerminan dari sistem nilai yang 

lebih dalam, yakni hierarki dan dualisme yang tertanam dalam budaya hukum 

modern. Dalam karya klasiknya, Carolyn Merchant menjelaskan bahwa 

Revolusi Ilmiah di Barat telah mengubah cara pandang terhadap alam dari 

sesuatu yang hidup dan bersifat relasional menjadi objek mekanistik yang 

dapat dikendalikan. Ia menekankan bahwa dominasi terhadap alam berjalan 

seiring dengan dominasi terhadap perempuan karena keduanya diposisikan 

sebagai “yang lain” dalam struktur patriarkal dan kapitalistik. Merchant 

menegaskan bahwa sistem nilai ini tertanam dalam institusi sosial, termasuk 

hukum, yang memperkuat relasi hierarkis dan eksploitatif terhadap alam dan 

perempuan.47

Kritik lain datang dari gagasan deep ecology, yang menolak pandangan 

bahwa manusia berada di pusat sistem nilai. Deep ecology menegaskan bahwa 

seluruh makhluk hidup, termasuk unsur-unsur nonhayati, memiliki nilai 

intrinsik yang tidak bergantung pada kebermanfaatannya bagi manusia .48 

Perspektif ini secara langsung menggugat fondasi hukum modern yang hanya 

mengakui manusia sebagai subjek hukum dan memandang alam sebagai objek 

46	 Holmes Rolston III, Environmental Ethics: Duties to and Values in the Natural World - Book 
Summary (Philadelphia: Temple University Press, 1988), 5–6. 

47	 Merchant, “The Scientific Revolution,” 514–15. 
48	 Muhammad Farhan Firas, Wiza Atholla Andriansyah, and Saifullah Saifullah, “Deep Ecology: 

Telaah Atas Pandangan Ekologi Fazlur Rahman,” Journal of Humanities Issues 2, no. 2 (2024): 
109, http://dx.doi.org/10.24014/jhi.v2i2.35291. 



424

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

yang dapat diatur. Dalam kerangka deep ecology, hukum seharusnya bergerak 

dari paradigma antroposentris menuju ekosentris, di mana hukum tidak hanya 

melindun49gi lingkungan demi kepentingan manusia, tetapi juga mengakui 

hak-hak alam itu sendiri. 50 Konsep ini menekankan perlunya cara pandang 

yang tidak lagi berfokus semata pada manusia, tetapi juga memperhatikan 

kepentingan seluruh komunitas ekologis. Alam beserta sumber daya yang 

dikandungnya tidak seharusnya hanya diposisikan sebagai objek untuk 

memenuhi kebutuhan manusia, tetapi perlu dihargai sebagai entitas yang 

memiliki kedudukan dan hak layaknya manusia.51 Dalam karya Arne Naess 

dan George Sessions, dijelaskan bahwa deep ecology menolak pandangan 

hierarkis yang menempatkan manusia di atas makhluk hidup lainnya. Mereka 

menegaskan bahwa seluruh entitas dalam alam semesta—baik hayati maupun 

nonhayati—memiliki nilai intrinsik yang tidak tergantung pada manfaatnya 

bagi manusia. Pandangan ini menuntut perubahan radikal dalam cara manusia 

memahami relasinya dengan alam, termasuk dalam sistem hukum, yang 

selama ini hanya mengakui manusia sebagai subjek hukum dan mengabaikan 

hak-hak alam.52

Dalam perkembangan terbaru, muncul pula gagasan bioetika lingkungan, 

yang memperluas prinsip bioetika—semula terbatas pada relasi manusia dan 

kehidupan—menjadi relasi antara manusia dan seluruh komunitas ekologis. 

Bioetika lingkungan menegaskan bahwa ada tanggung jawab moral dan etis 

untuk memperlakukan alam sebagai entitas dengan hak moral, bukan sekadar 

objek kebijakan. Perspektif ini memberikan landasan etis bagi pengembangan 

hukum yang tidak lagi sekadar memfungsikan lingkungan sebagai instrumen, 

tetapi sebagai mitra dalam sistem kehidupan yang saling bergantung. Dalam 

kajian Yonggang Zhao, dijelaskan bahwa konsep land ethic yang dikembangkan 

oleh Aldo Leopold merupakan respons terhadap krisis ekologis yang semakin 

49	 Arnae Naess and George Sessions, “Platform Principles of the Deep Ecology Movement,” in 
The Deep Ecology Movement: An Introductory Anthology, ed. Alan Drengson and Yuichi Inoue 
(Berkeley: North Atlantic Books, 1995), 24.

50	 Andri G. Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif Keadilan Antar Generasi : 
Sebuah Penelusuran Teoritis Singkat,” Masalah-Masalah Hukum 46, no. 1 (2017): 16, https://
doi.org/10.14710/mmh.46.1.2017.9-19. 

51	 Ayu Octa Melliana and Indirani Wauran, “Bangunan Argumentasi Yang Menempatkan Alam 
Sebagai Subjek Hukum,” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2023): 94, https://doi.
org/10.24246/jrh.2023.v8.i1.p93-122.

52	 Naess and Sessions, “Platform Principles,” 49–53. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

425

parah. Etika ini menolak antroposentrisme dan menekankan pendekatan 

holistik ekologis, di mana manusia dipandang sebagai bagian dari komunitas 

ekologis, bukan sebagai penguasa atasnya. Leopold menegaskan bahwa 

seluruh elemen alam—tanah, air, udara, tumbuhan, dan hewan—memiliki 

nilai intrinsik dan harus dihormati secara etis. Pandangan ini menjadi dasar 

penting bagi pengembangan etika lingkungan dan bioetika ekologis yang 

lebih inklusif.53

Secara keseluruhan, kritik yang datang dari etika lingkungan, 

ekofeminisme, dan deep ecology tidak sekadar mendesak perbaikan norma 

hukum yang ada, tetapi menuntut perubahan mendasar terhadap fondasi 

filosofis hukum itu sendiri. Kritik ini menolak asumsi legalisme modern 

yang menempatkan alam sebagai entitas yang nilainya hanya ditentukan 

berdasarkan relasinya dengan manusia. Sebaliknya, mereka mendorong 

pengakuan atas nilai intrinsik alam dan perlunya pergeseran paradigma hukum 

dari antroposentris menuju ekosentris. Dalam kajian Nathalie Rühs dan Aled 

Jones, dijelaskan bahwa pendekatan hukum konvensional yang berakar pada 

antroposentrisme telah gagal menjawab tantangan krisis ekologis global. 

Mereka mengusulkan paradigma Earth Jurisprudence sebagai kerangka 

hukum alternatif yang mengakui hak-hak alam dan nilai intrinsik ekosistem. 

Pendekatan ini menuntut reformulasi hukum yang tidak lagi menempatkan 

manusia sebagai pusat, melainkan sebagai bagian dari komunitas ekologis 

yang saling bergantung.54

D.	 Menuju Hukum Berbasis Etika Ekologis

Kritik terhadap antroposentrisme dalam hukum modern menimbulkan 

pertanyaan mendasar: apakah paradigma hukum berbasis hak atas lingkungan 

masih dapat direformulasi untuk menjawab krisis ekologis ataukah diperlukan 

pergeseran total menuju paradigma hukum yang sepenuhnya baru? Pertanyaan 

ini menjadi sangat relevan, mengingat bahwa hingga saat ini, sebagian besar 

kerangka hukum lingkungan masih bergerak dalam batasan paradigma hak 

yang berorientasi pada manusia. Dalam kajian Karina Fitri Darmawan, 

dijelaskan bahwa meskipun hak atas lingkungan hidup telah diakui dalam 

53	 Yonggang Zhao, “An Analysis of Aldo Leopold’s Land Ethics,” International Journal 
of Humanities Social Sciences and Education 3, no. 12 (2016): 21–25, http://dx.doi.
org/10.20431/2349-0381.0312003. 

54	 Rühs and Jones, “The Implementation of Earth Jurisprudence,” 174. 



426

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

berbagai instrumen hukum nasional dan internasional, implementasinya 

masih terbatas pada wacana normatif yang tidak menyentuh akar persoalan 

ekologis. Hak atas lingkungan sering kali diposisikan dalam kerangka hak 

asasi manusia yang berorientasi pada pembangunan dan pertumbuhan 

ekonomi sehingga mengabaikan dimensi ekologis yang lebih mendalam. Hal 

ini menunjukkan bahwa paradigma hak yang dominan saat ini belum mampu 

menjawab kompleksitas krisis lingkungan secara substantif.55

Salah satu opsi yang didiskusikan dalam literatur hukum lingkungan 

kontemporer adalah mereformulasi paradigma hak itu sendiri.56 Alih-alih 

menempatkan hak atas lingkungan sebagai hak individu untuk menikmati 

lingkungan yang sehat, pendekatan ini mencoba memperluas konsep hak 

menjadi hak kolektif, hak generasi mendatang, atau bahkan hak entitas 

nonmanusia. Namun demikian, perlu dicatat bahwa reformulasi semacam 

ini tetap berada dalam bingkai legalisme modern yang pada dasarnya masih 

antroposentris. Dalam kajian Andri G. Wibisana, dijelaskan bahwa konsep 

keadilan antargenerasi menuntut perluasan cakupan hak lingkungan dari 

sekadar hak individu menjadi hak kolektif yang mencakup generasi mendatang. 

Ia menekankan bahwa pendekatan hak individu tidak memadai untuk 

menjawab tantangan ekologis jangka panjang karena gagal merepresentasikan 

kepentingan pihak-pihak yang belum lahir. Oleh karena itu, diperlukan 

kerangka hukum yang mengakui hak-hak ekologis lintas generasi sebagai 

bagian dari tanggung jawab moral dan hukum umat manusia terhadap planet 

ini.57

55	 Karina Fitri Darmawan, “Hak Asasi Lingkungan Versus Hak Atas Pembangunan Sebagai. HAM: 
Antara Konflik Dan Keseimbangan,” Articles, Jurnal Poros Hukum Padjadjaran 3, no. 2 (2022): 
169–84, https://doi.org/10.23920/jphp.v3i2.685. 

56	 Diskusi reformulasi paradigma hak lingkungan berkembang baik di level global maupun nasional. 
Lihat Craig M. Kauffman and Pamela L. Martin, “Can Rights of Nature Make Development More 
Sustainable? Why Some Ecuadorian Lawsuits Succeed and Others Fail,” World Development 
92 (April 2017): 130–42, https://doi.org/10.1016/j.worlddev.2016.11.017; Alex Putzer et al., 
“Putting the Rights of Nature on the Map. A Quantitative Analysis of Rights of Nature Initiatives 
across the World,” Journal of Maps 18, no. 1 (January 2022): 89–96, https://doi.org/10.1080/174
45647.2022.2079432 (reformulasi paradigma hak lingkungan dan identifikasi 409 inisiatif di 39 
negara). Di Indonesia, lihat Antono Adhi Susanto, “Reconstruction of the 1945 Constitution for 
Strengthening the Legal Framework of Indonesia Environmental Law,” Jurnal Konstitusi 21, no. 
2 (2024): 189, https://doi.org/10.31078/jk2122; Hario Danang Pambudhi and Ega Ramadayanti, 
“Menilai Kembali Politik Hukum Perlindungan Lingkungan Dalam Undang-Undang Cipta 
Kerja Untuk Mendukung Keberlanjutan Ekologis,” Jurnal Hukum Lingkungan Indonesia 7, no. 
2 (2021): 299, https://doi.org/10.38011/jhli.v7i2.313.

57	 Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif,” 10–12. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

427

Alternatif yang lebih radikal ditawarkan oleh gagasan hukum berbasis 

ekosentrisme. Dalam pendekatan ini, hukum tidak lagi sekadar berfungsi 

untuk mengatur hubungan antarmanusia terkait dengan pemanfaatan 

lingkungan, tetapi juga mengakui alam sebagai subjek hukum yang memiliki 

hak-hak inheren. Beberapa yurisdiksi telah mulai mengadopsi pendekatan 

ini, seperti pengakuan Sungai Whanganui di Selandia Baru sebagai subjek 

hukum, Konstitusi Ekuador yang mengakui hak-hak alam (Pacha Mama), 

dan hukum di Bolivia tentang hak Ibu Bumi. Dalam kajian Rian Adhivira 

Prabowo dan kolega, dijelaskan bahwa pengakuan alam sebagai subjek 

hukum telah diterapkan di beberapa yurisdiksi melalui pendekatan yang 

berbeda. Di Ekuador, Konstitusi 2008 (Title II. Rights, Chapter 7. Rights 

of nature, Article 71-74) secara eksplisit mengakui hak-hak alam (rights of 

nature) sebagai bagian dari kerangka hukum nasional.58  Di Selandia Baru, 

Sungai Whanganui diakui sebagai entitas hukum melalui perjanjian antara 

pemerintah dan suku Māori, yang memberikan sungai tersebut status hukum 

setara dengan manusia. Sementara itu, Bolivia mengadopsi hukum tentang 

“Hak Ibu Bumi” (Ley de Derechos de la Madre Tierra) yang menetapkan 

alam sebagai subjek hukum dengan hak-hak inheren. Ketiga preseden ini 

mencerminkan pergeseran paradigma hukum menuju pendekatan ekosentris 

yang mengakui nilai intrinsik alam.59

Gagasan ini juga sejalan dengan perkembangan pemikiran dalam Earth 

Jurisprudence, yang menegaskan bahwa sistem hukum manusia harus menjadi 

bagian dari sistem hukum yang lebih besar, yakni hukum alam (law of the 

Earth). Prinsip dasar dari pendekatan ini adalah bahwa semua makhluk hidup 

dan elemen alam memiliki nilai intrinsik dan hak untuk eksis, berkembang, 

dan berkontribusi dalam komunitas kehidupan. Dalam kajian Jamie Murray, 

dijelaskan bahwa Earth Jurisprudence merupakan kerangka hukum yang 

dikembangkan dari pemikiran Thomas Berry dan Cormac Cullinan, yang 

menolak pandangan hukum modern yang antroposentris dan eksploitatif. 

Pendekatan ini menempatkan hukum manusia sebagai bagian dari sistem 

hukum yang lebih besar—yakni hukum alam—dan menekankan bahwa semua 

58	 Constitution of the Republic of Ecuador (2008), 24. 
59	 Rian Adhivira Prabowo, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu Putra Herlambang, et al., 

“Bisakah Alam Menjadi Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman,” Jurnal Hukum 
Dan Pembangunan 50, no. 1 (2020): 3, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:225580863. 



428

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

makhluk hidup serta elemen alam memiliki nilai intrinsik dan hak untuk eksis 

serta berkembang. Earth Jurisprudence menyerukan rekonstruksi hukum yang 

tidak hanya melayani kepentingan manusia, tetapi juga menjaga keseimbangan 

ekologis dan keutuhan komunitas kehidupan.60

Dalam konteks Indonesia, penerapan paradigma hukum berbasis etika 

ekologis menghadapi tantangan yang cukup besar, mengingat sistem hukum 

nasional masih sangat kuat dipengaruhi oleh konstruksi hukum kolonial 

dan positivisme hukum. Namun demikian, peluang untuk mengintegrasikan 

prinsip-prinsip keadilan ekologis tetap terbuka, baik melalui reinterpretasi 

norma yang ada, penguatan asas keberlanjutan dalam kebijakan publik, maupun 

melalui advokasi terhadap pengakuan hak-hak alam dalam legislasi nasional. 

Dalam kajian Rochmad dan Arista Candra Irawati, dijelaskan bahwa tantangan 

utama dalam membangun hukum lingkungan yang berkelanjutan di Indonesia 

meliputi lemahnya penegakan hukum, tumpang tindih regulasi, serta dominasi 

kepentingan ekonomi dalam perumusan kebijakan. Mereka menekankan 

bahwa sistem hukum nasional masih sangat dipengaruhi oleh warisan kolonial 

dan pendekatan positivistik, yang cenderung mengabaikan dimensi ekologis 

dan keadilan lingkungan. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan hukum yang 

lebih holistik dan adaptif, yang mampu mengintegrasikan prinsip-prinsip 

keberlanjutan dan partisipasi masyarakat dalam pengelolaan lingkungan.61

Dengan demikian, transisi menuju hukum berbasis etika ekologis 

tidak sekadar berupa perubahan normatif, tetapi memerlukan transformasi 

epistemologis dan ontologis dalam cara pandang hukum .62 Transformasi 

epistemologis berarti mengubah cara hukum memperoleh dan memvalidasi 

pengetahuan tentang alam—dari yang semula hanya mengakui pengetahuan 

ilmiah positivistik menjadi juga mengintegrasikan pengetahuan ekologis lokal 

60	 Jamie Murray, “Earth Jurisprudence, Wild Law, Emergent Law: The Emerging Field of Ecology 
and Law—Part 1,” Liverpool Law Review 35 (2014): 221–23, https://doi.org/10.1007/s10991-
014-9148-1. 

61	 Rochmad and Arista Candra Irawati, “Membangun Hukum Lingkungan Yang Berkelanjutan: 
Tantangan Dan Solusi Global,” ADIL Indonesia Jurnal 5, no. 2 (2024): 164. 

62	 Eko Nurmardiansyah, “Eco-Philosophy Dan Implikasinya Dalam Politik Hukum Lingkungan 
Di Indonesia,” MELINTAS An International Journal of Philosophy and Religion 30, no. 1 
(2014): 70–104, https://doi.org/10.26593/mel.v30i1.1283.70-104. Nurmardiansyah menegaskan 
bahwa transformasi paradigma dari antroposentrisme ke ekosentrisme memerlukan perubahan 
fundamental dalam ontologi dan epistemologi hukum lingkungan, bukan sekadar reformasi 
instrumental.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

429

dan indigenous knowledge yang telah lama memahami alam secara holistik.63 

Transformasi ontologis berarti mengubah asumsi dasar tentang apa yang 

dianggap sebagai entitas yang memiliki eksistensi hukum—dari yang semula 

hanya mengakui manusia sebagai subjek hukum menjadi juga mengakui bahwa 

alam (sungai, hutan, ekosistem) memiliki status ontologis sebagai subjek 

yang berhak dilindungi secara hukum.64 Hukum tidak lagi dilihat semata-mata 

sebagai produk konsensus sosial untuk mengatur kepentingan manusia, tetapi 

sebagai instrumen untuk menjaga keseimbangan dalam komunitas ekologis 

yang lebih luas, di mana manusia adalah bagian, bukan pusat.
E.	 Praktik Hukum Berbasis Ekosentris di Berbagai Negara: Studi 

Komparatif

Pergeseran dari paradigma hukum antroposentris menuju paradigma 

ekosentris tidak lagi sebatas wacana teoretis. Beberapa yurisdiksi telah 

mengambil langkah konkret untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekologis ke 

dalam sistem hukum mereka. Salah satu contoh paling terkenal adalah pengakuan 

terhadap sungai Whanganui di Selandia Baru sebagai subjek hukum melalui Te 

Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017. Undang-undang 

ini secara eksplisit menyatakan bahwa sungai tersebut adalah entitas yang 

memiliki kepribadian hukum tersendiri, dengan hak dan kewajiban layaknya 

subjek hukum lainnya. Berdasarkan Te Awa Tupua (Whanganui River Claims 

Settlement) Act 2017, Pasal 14 secara eksplisit menyatakan bahwa “Te Awa 

Tupua is a legal person and has all the rights, powers, duties, and liabilities 

of a legal person.” Undang-undang ini mengakui sungai sebagai entitas yang 

hidup dan tak terpisahkan (a living and indivisible whole), mencakup seluruh 

elemen fisik dan metafisiknya, dari hulu ke hilir.65 Selain itu, dalam kajian 

Erin O’Donnell, dijelaskan bahwa pengakuan terhadap Sungai Whanganui 

63	 Rühs and Jones, “The Implementation of Earth Jurisprudence,” 4–6 menunjukkan perlunya 
integrasi berbagai sistem pengetahuan termasuk indigenous knowledge dalam kerangka hukum; 
dan dalam konteks Indonesia, lihat Nurmardiansyah, “Eco-Philosophy Dan Implikasinya,” 
80–85 yang membahas perlunya hukum mengakui kearifan lokal sebagai sumber pengetahuan 
ekologis yang valid.

64	 Untuk transformasi ontologis, lihat Kurki, “Can Nature Hold Rights?”,  yang menganalisis 
perdebatan filosofis tentang status ontologis alam sebagai subjek hukum; dan Al Munir, 
“Corak Paradigma Etika Lingkungan.” yang menjelaskan pergeseran ontologis dari paradigma 
antroposentris yang hanya mengakui nilai intrinsik manusia menuju ekosentrisme yang mengakui 
nilai intrinsik seluruh komunitas ekologis.

65	 Rob Robson, Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017 Registration 
Guideline (Land Information New Zealand, 2017), Section 14, 4. 



430

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

sebagai subjek hukum mencerminkan pergeseran mendalam dalam cara hukum 

memahami alam. Pendekatan ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga 

menciptakan kerangka hukum yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan 

kultural masyarakat adat Māori ke dalam sistem hukum negara. O’Donnell 

menekankan bahwa pengakuan ini merupakan bentuk konkret dari Earth 

Jurisprudence, yang menempatkan alam sebagai entitas yang memiliki hak 

inheren, bukan sekadar objek pengelolaan.66

Pengakuan hak-hak alam di berbagai yurisdiksi ini tidak muncul secara 

tiba-tiba, melainkan merupakan hasil dari perjuangan politik dan hukum yang 

panjang oleh masyarakat adat dan aktivis lingkungan. Dalam kasus Sungai 

Whanganui, pengakuan legal personhood merupakan hasil dari litigasi dan 

negosiasi selama hampir 150 tahun antara suku Māori Whanganui (Whanganui 

Iwi) dengan pemerintah Selandia Baru, yang diawali sejak era kolonial 

tahun 1870-an ketika pemerintah kolonial Inggris mengindustrialisasi sungai 

dan mengeksploitasi sumber dayanya.67 Perjuangan intensif dimulai pada 

tahun 1970-an selama periode yang dikenal sebagai “Māori Renaissance,” 

sebuah gerakan kebangkitan kesadaran politik dan perlawanan terhadap 

kolonialisme.68 Puncak perjuangan terjadi pada tahun 1995 ketika masyarakat 

Māori menduduki Pākaitore/Moutoa Gardens selama 79 hari sebagai 

bentuk protes membela hak-hak sungai, yang kemudian mengarah pada 

penandatanganan Ruruku Whakatupua (Whanganui River Deed of Settlement) 

pada tahun 2014 setelah 140 tahun konflik dengan Pemerintah Mahkota dan 

akhirnya diratifikasi dalam Parlemen melalui Te Awa Tupua Act pada 15 Maret 

2017.69 Tokoh-tokoh kunci dalam perjuangan ini termasuk Titi Tihu, yang 

terlibat dalam proses yudisial dan parlementer selama 50 tahun hingga wafat 

pada 1988; Sir Archie Taiaroa, yang wafat pada 2010; dan Gerrard Albert, 

sebagai negosiator utama yang kemudian menjadi ketua Nga Tangata Tiaki o 

66	 Erin L O’Donnell, “At the Intersection of the Sacred and the Legal: Rights for Nature in 
Uttarakhand, India,” Journal of Environmental Law 30, no. 1 (2018): 135–44, https://doi.
org/10.1093/jel/eqx026. 

67	 Liz Charpleix, “The Whanganui River as Te Awa Tupua: Place-Based Law in a Legally Pluralistic 
Society,” The Geographical Journal 184, no. 1 (March 2018): 21–22, https://doi.org/10.1111/
geoj.12238. 

68	 Mercedes Vicente, “A River with Standing: Personhood in Te Ao Māori,” PARSE, no. 12 (2020): 
1, https://doi.org/10.70733/9bndf72t5bdj. 

69	 Shannon Biggs, “Protecting the Sacred: Indigenous Reflections on Maori-Led Legal Personhood 
(Series 1),” MOVEMENT RIGHTS, 2019, https://movementrights.org/protecting-the-sacred-
indigenous-reflections-on-maori-led-legal-personhood-series-1/. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

431

Whanganui, badan pemerintahan pascapenyelesaian.70

Pengakuan serupa  juga terdapat dalam Konstitusi Ekuador tahun 2008, 

yang merupakan konstitusi pertama di dunia yang secara eksplisit mengakui 

hak-hak alam (rights of nature). Pasal 71 hingga 74 Konstitusi Ekuador 

menetapkan bahwa alam, atau Pacha Mama, memiliki hak untuk eksis, 

berkembang, dan diregenerasi. Dalam yurisdiksi Bolivia, disahkan pula Law 

of the Rights of Mother Earth (Ley de Derechos de la Madre Tierra) pada 

tahun 2010, yang mendefinisikan alam sebagai komunitas hidup dan mengakui 

hak-hak inheren dari berbagai unsur ekologis. Dalam kajian María Valeria 

Berros, dijelaskan bahwa Ekuador dan Bolivia merupakan dua negara pertama 

yang secara eksplisit mengakui hak-hak alam dalam kerangka hukum nasional 

mereka. Konstitusi Ekuador 2008, khususnya Pasal 71 hingga 74, menetapkan 

bahwa alam (Pacha Mama) memiliki hak untuk eksis, mempertahankan dan 

meregenerasi siklus hidupnya. Sementara itu, Bolivia mengesahkan Ley de 

Derechos de la Madre Tierra pada tahun 2010, yang mendefinisikan Ibu Bumi 

sebagai sistem hidup yang dinamis dan tak terpisahkan, serta mengakui hak-

hak inheren dari semua komponennya . Kedua pendekatan ini mencerminkan 

pergeseran mendalam dari paradigma hukum antroposentris menuju kerangka 

hukum yang lebih ekosentris dan berbasis kosmovisi masyarakat adat.71 

Paradigma ini sebetulnya selaras dengan nilai yang telah lama dianut oleh 

masyarakat adat di Indonesia. Namun, perbedaan mendasar antara Ekuador-

Bolivia dan Indonesia terletak pada konteks politik konstitusional dan 

kekuatan gerakan masyarakat adat dalam mempengaruhi reformasi hukum. 

Di Ekuador dan Bolivia, pengakuan hak-hak alam merupakan hasil dari 

koalisi politik yang kuat antara gerakan masyarakat adat (terutama CONAIE 

di Ekuador dan organisasi-organisasi adat di Bolivia) dengan pemerintahan 

progresif Rafael Correa dan Evo Morales yang berkuasa pada akhir 2000-an, 

dalam konteks gelombang regionalisme kiri (pink tide) di Amerika Latin yang 

menolak neoliberalisme dan mendukung agenda dekolonisasi.72 Sebaliknya, 

70	 Julia Hollingsworth, “This River in New Zealand Is Legally a Person. Here’s How It Happened,” 
CNN World, 2020, https://edition.cnn.com/2020/12/11/asia/whanganui-river-new-zealand-intl-
hnk-dst/index.html.

71	 Berros, “Challenges for the Implementation,” 1. 
72	 Untuk konteks politik Ekuador dan Bolivia, lihat Berros, “Challenges for the Implementation,” 

dan Rickard Lalander, “Rights of Nature and the Indigenous Peoples in Bolivia and Ecuador: 
A Straitjacket for Progressive Development Politics?,” Iberoamerican Journal of Development 



432

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

di Indonesia, meskipun terdapat gerakan masyarakat adat yang kuat melalui 

AMAN (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara) sejak 1999 dan telah berhasil 

mendorong Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 35/PUU-X/2012 tentang 

hutan adat, Rancangan Undang-Undang tentang Pengakuan dan Perlindungan 

Hak Masyarakat Hukum Adat (RUU PPHMHA) yang telah masuk dalam 

Program Legislasi Nasional sejak 2011 hingga kini belum disahkan karena 

resistansi kuat dari sektor bisnis dan beberapa kementerian yang khawatir 

akan memperlambat investasi dan pembangunan.73 

Sementara itu, India juga sempat mengakui Sungai Gangga dan Yamuna 

sebagai entitas legal, meskipun kemudian putusan tersebut dibatalkan oleh 

Mahkamah Agung India dengan pertimbangan administratif dan kewenangan. 

Namun, putusan ini tetap menjadi preseden penting dalam diskursus hukum 

lingkungan global. Dalam kajian Eco Jurisprudence Monitor, dijelaskan bahwa 

pada Maret 2017, Mahkamah Tinggi Uttarakhand mengeluarkan putusan 

dalam perkara Mohd. Salim v. State of Uttarakhand, yang menyatakan bahwa 

Sungai Gangga dan Yamuna adalah entitas hukum dengan hak dan kewajiban 

setara manusia.74 Putusan ini menunjuk dua pejabat negara sebagai wali hukum 

sungai. Namun, pada Juli 2017, Mahkamah Agung India membatalkan putusan 

tersebut dengan alasan bahwa pengakuan tersebut menimbulkan implikasi 

administratif dan yuridis yang kompleks serta melampaui kewenangan 

pengadilan tingkat negara bagian.

Studi-studi komparatif ini menunjukkan bahwa penerapan paradigma 

hukum ekosentris bukanlah gagasan utopis, melainkan sudah menjadi praktik 

di berbagai yurisdiksi. Namun demikian, transposisi gagasan ini ke dalam 

sistem hukum Indonesia menghadapi tantangan yang cukup besar. Struktur 

hukum Indonesia yang masih sangat kuat dipengaruhi oleh positivisme 

Studies 3, no. 2 (2014): 155, https://doi.org/10.2139/ssrn.2554291. Kedua presiden (Correa di 
Ekuador 2007, Morales di Bolivia 2006) bekerja sama dengan organisasi masyarakat adat dalam 
Majelis Konstituante untuk memasukkan konsep sumak kawsay/suma qamaña (buen vivir) dan 
hak-hak Pachamama ke dalam konstitusi sebagai alternatif terhadap kapitalisme global.

73	 Saurlin Siagian, “Indigenous-Friendly Development,” Kompas.Com, July 25, 2025, https://
www.kompas.id/artikel/en-pembangunan-ramah-masyarakat-adat. Dalam rapat Badan Legislasi 
DPR yang dihadiri Koalisi Masyarakat Sipil, Kemendikbud, dan Komnas HAM pada 11 Juli 
2025, anggota DPR dari fraksi Nasdem dan PKB yang mendukung RUU MA menyatakan bahwa 
pihak yang menolak RUU, terutama dari sektor bisnis dan beberapa kementerian, khawatir akan 
perlambatan pembangunan dan investasi jika undang-undang ini disahkan.

74	 Sodikin, “Perumusan Hak Atas Lingkungan Hidup Yang Baik Dan Sehat Dalam Undang-Undang 
Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Serta Upaya Perlindungan Dan Pemenuhannya.” 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

433

hukum dan paradigma legalistik warisan kolonial menjadi hambatan utama 

. Hambatan konkret tampak dalam kesulitan implementasi Putusan MK No. 

35/PUU-X/2012; meskipun putusan tersebut menegaskan bahwa hutan adat 

bukan bagian dari hutan negara, proses pengakuan wilayah adat memerlukan 

verifikasi dan validasi yang sangat birokratis oleh pemerintah daerah dan 

pusat, dengan persyaratan dokumentasi tertulis yang sulit dipenuhi oleh 

masyarakat adat yang sistem hukumnya berbasis oral tradition (lisan).75 

Lebih lanjut, fragmentasi regulasi antartingkat pemerintahan, provinsi versus 

kabupaten/kota, dalam mengakui masyarakat hukum adat yang wilayahnya 

melintasi batas administratif menciptakan ketidakpastian hukum dan 

marginalisasi berkelanjutan terhadap komunitas adat76 sehingga menunjukkan 

bahwa warisan positivisme kolonial tidak hanya bersifat doktrinal tetapi juga 

struktural-institusional yang menghambat pengakuan sistem hukum alternatif 

yang lebih ekosentris.
F.	 Kearifan Lokal dan Hukum Adat: Paradigma Ekosentris dalam Konteks 

Indonesia

Paradigma hukum ekosentris sejatinya bukan sesuatu yang asing dalam 

tradisi hukum Nusantara. Berbagai sistem hukum adat yang berkembang 

di Indonesia pada dasarnya telah lama mengakui nilai intrinsik alam dan 

menempatkan alam sebagai bagian dari komunitas moral, bukan sekadar 

objek eksploitasi. 

Contohnya dapat ditemukan dalam praktik Sasi di Maluku, yaitu larangan 

mengambil hasil laut atau hasil hutan pada periode tertentu demi menjaga 

keberlanjutan ekosistem. Praktik ini bukan hanya mekanisme pengelolaan 

sumber daya, tetapi juga ekspresi dari keyakinan bahwa alam memiliki roh 

dan nilai yang harus dihormati. Dalam kajian Nadia Putri Rachma Persada dan 

kolega, dijelaskan bahwa Sasi merupakan sistem pengelolaan sumber daya 

alam berbasis adat yang diterapkan oleh masyarakat Maluku untuk menjaga 

keberlanjutan ekosistem laut dan darat. Praktik ini menetapkan periode 

larangan pengambilan hasil alam tertentu demi melindungi siklus hidup 

biota dan mencegah eksploitasi berlebihan. Lebih dari sekadar mekanisme 

75	 Myers et al., “Claiming the Forest.” 
76	 Rizki Jayuska et al., “The Ambiguous Authority of Provincial Governors in Customary Law 

Recognition: Regulatory Fragmentation in Indonesia’s Decentralization Era,” Khazanah Hukum 
7, no. 2 (2025): 281, https://doi.org/10.15575/kh.v7i2.46367. 



434

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

konservasi, Sasi juga mencerminkan pandangan kosmologis masyarakat yang 

memandang alam sebagai entitas hidup yang memiliki nilai spiritual dan moral 

sehingga harus dihormati dan dijaga melalui norma adat dan sanksi sosial.77

Di Bali, sistem Awig-Awig tidak hanya mengatur hubungan antar 

manusia, tetapi juga mengatur relasi manusia dengan lingkungan. Dalam 

banyak komunitas adat di Bali, hutan, sumber air, dan sawah dianggap 

sebagai bagian dari sistem kosmologis yang sakral sehingga pengelolaannya 

diatur dengan ketat berdasarkan prinsip keseimbangan. Dalam kajian I Gede 

Astawa dan kolega, dijelaskan bahwa teks Awig-Awig di Desa Tenganan 

Pegringsingan mencerminkan filosofi Tri Hita Karana, yaitu harmoni antara 

manusia dengan Tuhan (parhyangan), sesama manusia (pawongan), dan alam 

(palemahan). Hukum adat ini tidak hanya mengatur relasi sosial, tetapi juga 

memuat norma-norma ekologis yang melindungi hutan, air, dan tanah sebagai 

bagian dari sistem kosmologis yang sakral. Dengan demikian, Awig-Awig 

berfungsi sebagai instrumen hukum ekologis yang berbasis kearifan lokal dan 

spiritualitas Hindu Bali.78

Di komunitas adat Dayak, dikenal konsep Tana Ulen, yaitu kawasan 

hutan larangan yang tidak boleh dieksploitasi sembarangan karena dianggap 

sebagai sumber kehidupan bersama. Di Papua, sistem kearifan lokal juga 

menempatkan alam sebagai bagian integral dari identitas budaya dan spiritual 

masyarakat. Dalam kajian Cristina Eghenter, dijelaskan bahwa Tana Ulen 

merupakan bentuk pengelolaan hutan berbasis adat yang diterapkan oleh 

masyarakat Dayak Kenyah di Kalimantan Timur. Kawasan ini ditetapkan 

sebagai hutan larangan yang hanya dapat dimanfaatkan secara terbatas 

dan kolektif, dengan tujuan menjaga keberlanjutan sumber daya alam dan 

memperkuat identitas sosial komunitas. Praktik ini mencerminkan sistem 

pengetahuan ekologis lokal yang kompleks dan berakar pada relasi spiritual 

antara manusia dan alam. Di Papua, sistem serupa juga ditemukan dalam 

bentuk larangan adat terhadap eksploitasi wilayah sakral, yang dipandang 

77	 Nadia Putri Rachma Persada, Fachruddin M Mangunjaya, and Imran SL Tobing, “Sasi Sebagai 
Budaya Konservasi Sumber Daya Alam Di Kepulauan Maluku,” Ilmu Dan Budaya 41, no. 59 
(n.d.): 6870. 

78	 I Gede Astawa, Made Budiarsa, and I Wayan Simpen, “The Representation of The Tri Hita 
Karana Ecosophy in The Awig-Awig (Customary Law) Text of Tenganan Pegringsingan Village: 
Critical Ecolinguistics Perspective,” Journal of Language Teaching and Research 10, no. 2 
(n.d.): 396–401. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

435

sebagai bagian dari tubuh budaya dan spiritual masyarakat.79

Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip ekosentrisme 

sebenarnya telah lama hidup dalam hukum adat Indonesia, jauh sebelum 

munculnya diskursus hak-hak alam dalam hukum internasional. Ironisnya, 

sistem hukum nasional sering kali gagal mengakomodasi prinsip-prinsip 

ini karena terlalu terjebak pada paradigma positivistik dan legalistik yang 

memisahkan hukum dari nilai-nilai kosmologis dan ekologis lokal. 80

Oleh karena itu, pengembangan hukum lingkungan di Indonesia 

seharusnya tidak hanya berorientasi pada adopsi model-model dari yurisdiksi 

lain, tetapi juga perlu berakar pada pengakuan dan penguatan hukum adat 

serta kearifan lokal yang secara inheren berorientasi pada keadilan ekologis.
G.	 Rekonstruksi Konsep Hak atas Lingkungan di Indonesia

Kritik terhadap paradigma antroposentris dalam hukum lingkungan 

Indonesia tidak akan bermakna tanpa tawaran konkret mengenai bagaimana 

konsep hak atas lingkungan dapat direkonstruksi. Bagian ini menawarkan 

kerangka rekonstruksi yang bersifat gradual tetapi transformatif, dengan 

mempertimbangkan kondisi sistem hukum sama memiliki kekayaan tradisi 

hukum adat yang inherently ekosentris.
1.	  Gap Paradigmatik dalam Hukum Lingkungan Indonesia

Pasal 28H ayat (1) UUD 1945 menyatakan bahwa “setiap orang 

berhak hidup sejahtera lahir dan batin, bertempat tinggal, dan mendapatkan 

lingkungan hidup yang baik dan sehat.” Konstruksi norma ini mengandung 

beberapa implikasi filosofis yang problematis. Pertama, subjek hukum yang 

diakui adalah “setiap orang” (manusia), bukan lingkungan itu sendiri, sehingga 

lingkungan diposisikan sebagai objek dari hak manusia, bukan sebagai entitas 

yang memiliki hak independen.81 Kedua, kata “mendapatkan” mengimplikasikan 

relasi instrumental antara manusia dan lingkungan, di mana lingkungan adalah 

sesuatu yang “didapatkan” untuk memenuhi kebutuhan manusia, bukan mitra 

ekologis yang memiliki nilai intrinsik.82 Ketiga, kualifikasi “baik dan sehat” 

79	 Cristina Eghenter, “What Is Tana Ulen Good For? Considerations on Indigenous Forest 
Management, Conservation, and Research in the Interior of Indonesian Borneo,” Human Ecology 
28, no. 3 (2000): 337, https://doi.org/10.1023/A:1007068113933. 

80	 Muhammad Akib, “Pergeseran Paradigma Penegakan Hukum Lingkungan: Dari Mekanistik-
Reduksionis Ke Holistik-Ekologi,” Masalah-Masalah Hukum 43, no. 1 (2014): 126, https://doi.
org/10.14710/mmh.43.1.2014.125-131. 

81	 R. Boyd, The Rights of Nature, 42–45. 
82	 Fitri Darmawan, “Hak Asasi Lingkungan,” 172.



436

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

diukur dari perspektif kepentingan manusia, bukan dari perspektif integritas 

ekosistem itu sendiri. Gap paradigmatik ini kemudian direproduksi dalam 

berbagai peraturan perundang-undangan turunan, termasuk Undang-Undang 

Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan 

Hidup, yang meskipun telah mengenalkan prinsip-prinsip seperti kehati-

hatian dan pembangunan berkelanjutan, tetapi beroperasi dalam kerangka 

antroposentris.83

Instrumen hukum lingkungan Indonesia saat ini menghadapi beberapa 

keterbatasan struktural yang signifikan. Meskipun Pasal 18B ayat (2) UUD 

1945 mengakui keberadaan masyarakat hukum adat, pengakuan ini bersifat 

kondisional dan sering kali tidak operasional dalam praktik pengelolaan 

lingkungan. Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 tentang 

hutan adat memang merupakan langkah maju, tetapi implementasinya 

masih terhambat oleh birokrasi yang berbelit dan paradigma negara yang 

sentralistik.84 Studi Arizona dan kolega menunjukkan bahwa meskipun putusan 

ini secara normatif signifikan, dalam praktiknya hanya sedikit komunitas adat 

yang berhasil mendapatkan pengakuan penuh atas wilayahnya.85 Selain itu, 

konflik antara hak atas lingkungan dan hak atas pembangunan ekonomi sering 

kali diselesaikan dengan mengorbankan yang pertama, di mana mekanisme 

AMDAL yang seharusnya menjadi instrumen preventif, dalam praktiknya 

kerap menjadi prosedur administratif belaka yang mudah dimanipulasi oleh 

kepentingan ekonomi.86 Yang paling fundamental, sistem hukum Indonesia 

belum mengenal konsep legal standing bagi entitas nonmanusia sehingga 

gugatan lingkungan hanya dapat diajukan oleh manusia atau organisasi yang 

mewakili kepentingan manusia, bukan oleh atau atas nama alam itu sendiri.87

2.	 Kerangka Rekonstruksi

Rekonstruksi konsep hak atas lingkungan di Indonesia memerlukan 

83	 Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif.” 
84	 Ragil Meiliana Nur Fitri and Sunny Ummul Firdaus, “Analisis Putusan Mahkamah Konstitusi 

Nomor 35/PUU-X/2012 Dalam Memberikan Kedudukan Dan Perlindungan Terhadap Hutan 
Adat,” Res Publica 8, no. 1 (2024): 87–98.

85	 Yance Arizona, Siti Rakhma Mary Herwati, and Erasmus Cahyadi, Kembalikan Hutan Adat 
Kepada Masyarakat Hukum Adat : Anotasi Putusan Mahkamah Konstitusi Perkara No. 35/
PUU-X/2012 Mengenai Pengujian Undang-Undang Kehutanan (Jakarta: Perkumpulan HUMA 
Indonesia, Epistema Institute, Aliansi Masyarakat Adat Nusantara, 2014). 

86	 Fitri Darmawan, “Hak Asasi Lingkungan,” 175–78. 
87	 Stone, Should Trees Have Standing?: Law, Morality, and the Environment, 3rd ed. (New York: 

Oxford University Press, 2010), 3–16. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

437

transformasi pada tiga level yang saling terkait, selaras dengan perspektif 

konstitusionalisme lingkungan global yang dikembangkan oleh May dan Daly.88 

Pertama, transformasi konstitusional melalui usulan amandemen Pasal 28H 

ayat (1) UUD 1945 dengan menambahkan ayat baru: “(1a) Alam dan seluruh 

unsur ekosistemnya memiliki hak untuk eksis, berkembang, dan dipulihkan. 

Negara dan setiap orang berkewajiban menghormati dan melindungi hak-

hak alam.” Penambahan ayat ini akan menciptakan dual recognition yang 

mengakui hak manusia atas lingkungan yang sehat sambil juga mengakui hak-

hak alam itu sendiri, sejalan dengan model konstitusional Ekuador yang dalam 

Pasal 71 Konstitusi 2008 secara eksplisit menyatakan bahwa alam atau Pacha 

Mama memiliki hak untuk dihormati secara integral dalam eksistensinya dan 

untuk pemeliharaan serta regenerasi siklus hidupnya.89

Kedua, transformasi legislatif yang mencakup revisi UU Perlindungan dan 

Pengelolaan Lingkungan Hidup dengan menambahkan definisi hak-hak alam 

sebagai hak inheren dari ekosistem, spesies, dan komunitas kehidupan untuk 

eksis, berkembang, dan beregenerasi,90 serta menambahkan asas ekosentrisme, 

asas nilai intrinsik alam, dan asas keadilan ekologis intergenerasional dalam 

pasal tentang asas.91 Revisi ini juga harus mencakup pasal baru tentang legal 

standing ekologis yang mengakui hak gugat bagi entitas ekologis tertentu 

(sungai, hutan, gunung) yang diwakili oleh wali hukum yang ditunjuk.92 Lebih 

lanjut, Indonesia memerlukan undang-undang khusus tentang pengakuan 

hak-hak alam yang mengatur kriteria penetapan entitas alam sebagai subjek 

hukum, mekanisme penunjukan wali hukum (guardian), prosedur litigasi atas 

nama entitas alam, sanksi bagi pelanggaran hak-hak alam, dan mekanisme 

pemulihan ekologis sebagai bentuk remediasi.93 Preseden dari yurisdiksi 

lain menunjukkan bahwa pengakuan legal personhood bagi entitas alam 

tidak hanya mungkin secara yuridis, tetapi juga efektif dalam perlindungan 

88	  James R. May and Erin Daly, Global Environmental Constitutionalism (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2014), 45–67, Cambridge Core, https://doi.org/10.1017/CBO9781139135559. 

89	 Berros, “Challenges for the Implementation.” 
90	 Cormac Cullinan, Wild Law: A Manifesto for Earth Justice, 2nd ed. (Totnes: Green Books, 

2011), 78–85. 
91	 Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif,” 14–16. 
92	 Gwendolyn J. Gordon, Environmental Personhood, 2017, 65–72, https://ssrn.com/

abstract=2935007. 
93	 James Aronson et al., “What Role Should Government Regulation Play in Ecological Restoration? 

Ongoing Debate in São Paulo State, Brazil,” Restoration Ecology 19, no. 6 (November 2011): 
690–95, https://doi.org/10.1111/j.1526-100X.2011.00815.x.



438

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

lingkungan.94 Penguatan pengakuan hukum adat juga krusial melalui revisi 

UU Desa dan UU Pemerintahan Daerah untuk memberikan kewenangan 

penuh kepada masyarakat adat dalam pengelolaan wilayah adatnya,95 serta 

mewajibkan konsultasi dan persetujuan bebas dan adanya informasi (Free, 

Prior, and Informed Consent/FPIC) dalam setiap kebijakan atau proyek yang 

berdampak pada wilayah adat.96

Ketiga, transformasi yurisprudensial melalui peran aktif Mahkamah 

Konstitusi dan Mahkamah Agung dalam melakukan penafsiran progresif 

terhadap Pasal 28H ayat (1) dan Pasal 33 ayat (3) UUD 1945 tentang penguasaan 

sumber daya alam, dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan 

ekologis dan nilai intrinsik alam.97 Mahkamah Agung dapat mengembangkan 

yurisprudensi inovatif yang mengakui legal standing bagi LSM lingkungan 

untuk mengajukan gugatan citizen suit yang mewakili kepentingan ekosistem, 

menerapkan prinsip in dubio pro natura (dalam keraguan, putuskan untuk 

melindungi alam), menggunakan ecological damage sebagai dasar putusan 

bukan hanya kerugian ekonomi manusia, dan menerapkan sanksi restoratif 

yang mewajibkan pemulihan ekosistem bukan sekadar ganti rugi finansial
3.	 Model Implementasi

Mengingat kompleksitas transformasi paradigma hukum, implementasi 

rekonstruksi ini perlu dilakukan secara bertahap dalam tiga fase. Fase pertama 

(tahun 1-3) berfokus pada penetapan entitas alam percontohan sebagai 

subjek hukum dengan memilih beberapa situs yang memiliki nilai ekologis 

dan kultural tinggi, seperti: Sungai Citarum di Jawa Barat yang mengalami 

degradasi parah sehingga pengakuannya sebagai subjek hukum dapat menjadi 

instrumen pemulihan dengan melibatkan masyarakat lokal dan masyarakat 

adat Sunda sebagai wali hukum; hutan adat di Kalimantan yang dapat diakui 

sebagai subjek hukum dengan masyarakat adat sebagai wali hukum dan 

dapat belajar dari praktik Tana Ulen masyarakat Dayak yang telah terbukti 

94	 Erin L. O’Donnell and Julia Talbot-Jones, “Creating Legal Rights for Rivers,” Ecology and 
Society 23, no. 1 (2018): 7, JSTOR, https://www.jstor.org/stable/26799037. 

95	 Arizona, Herwati, and Cahyadi, Kembalikan Hutan Adat, 178–92.
96	 Mauro Barelli, “Free, Prior and Informed Consent in the Aftermath of the UN Declaration on the 

Rights of Indigenous Peoples: Developments and Challenges Ahead,” International Journal of 
Human Rights 16, no. 1 (January 2012): 5-8, https://doi.org/10.1080/13642987.2011.597746.

97	 Louis J. Kotzé, “Arguing Global Environmental Constitutionalism,” Revista Opinião Jurídica 
(Fortaleza) 13, no. 17 (December 2015): 210–15, https://doi.org/10.12662/2447-6641oj.v13i17.
p398-439.2015. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

439

efektif dalam konservasi;98 serta Danau Toba di Sumatera Utara dengan 

melibatkan masyarakat Batak sebagai wali hukum berdasarkan kearifan 

lokal. Fase kedua (tahun 3-5) berfokus pada penguatan kelembagaan melalui 

pembentukan Komisi Keadilan Ekologis sebagai lembaga independen yang 

bertugas mengadvokasi pengakuan hak-hak alam, memfasilitasi penetapan 

wali hukum bagi entitas ekologis, memantau implementasi hak-hak alam, 

dan menyelesaikan konflik antara kepentingan pembangunan dan hak-hak 

alam,99 serta pelatihan dan capacity building bagi hakim, jaksa, advokat, 

dan masyarakat adat.100 Fase ketiga (tahun 5-10) berfokus pada ekspansi dan 

mainstreaming dengan memperluas jumlah entitas alam yang diakui sebagai 

subjek hukum, mengintegrasikan prinsip ekosentrisme dalam seluruh sektor 

kebijakan, dan melakukan harmonisasi hukum nasional.
4.	 Mekanisme Integrasi Hukum Adat dengan Model Dualisme Integratif

Salah satu kekuatan potensial dalam rekonstruksi hukum lingkungan 

Indonesia adalah kekayaan tradisi hukum adat yang inherently ekosentris atau 

secara sifat dasar sudah menganggap ekosistem secara keseluruhan sebagai 

entitas yang berharga dan memiliki hak untuk dilindungi, tetapi integrasi 

hukum adat ke dalam sistem hukum nasional memerlukan model yang tidak 

subordinatif. Model dualisme integratif yang diusulkan bertumpu pada tiga 

prinsip dasar: pengakuan setara di mana hukum adat diakui sebagai sistem 

hukum yang setara (bukan subordinat) dengan hukum nasional dalam konteks 

pengelolaan lingkungan di wilayah adat; komplementaritas di mana hukum 

nasional dan hukum adat saling melengkapi bukan saling meniadakan; dan 

prioritas lokal di mana dalam hal terjadi konflik norma, hukum adat diberi 

prioritas dalam pengelolaan sumber daya alam di wilayah adat sepanjang 

tidak bertentangan dengan hak asasi manusia fundamental.101 Mekanisme 

operasional model ini mencakup pembentukan forum koordinasi multi-

98	 Cristina Eghenter, “What Is Tana Ulen Good for? Considerations on Indigenous Forest 
Management, Conservation, and Research in the Interior of Indonesian Borneo,” Human Ecology 
28, no. 3 (2000): 340–45, https://doi.org/10.1023/A:1007068113933.

99	 Esther Mwangi and Andrew Wardell, “Multi-Level Governance of Forest Resources ,” JSTOR 6, 
no. 2 (2012): 85–88.

100 Arun Agrawal and Clark C. Gibson, “Enchantment and Disenchantment: The Role of Community 
in Natural Resource Conservation,” World Development 27, no. 4 (April 1999): 635–38, https://
doi.org/10.1016/S0305-750X(98)00161-2.

101 Irus Braverman et al., “Places That Come and Go: A Legal Anthropological Perspective on the 
Temporalities of Space in Plural Legal Orders,” The Expanding Spaces of Law: A Timely Legal 
Geography, Stanford University Press, 2014, 30–52.



440

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

stakeholder yang melibatkan pemerintah, masyarakat adat, akademisi, dan 

LSM untuk mengidentifikasi dan mendokumentasikan praktik hukum adat 

yang relevan dengan perlindungan lingkungan;102 pengakuan yurisdiksi 

pengadilan adat dalam perkara lingkungan yang terjadi di wilayah adat dengan 

putusan yang memiliki kekuatan hukum setara dengan putusan pengadilan 

negara; serta pemetaan partisipatif wilayah adat untuk mempercepat proses 

pengakuan dengan memberikan sertifikat komunal dan mengakui sistem 

zonasi adat.
5.	 Antisipasi Tantangan dan Strategi Penyelesaian

Implementasi rekonstruksi ini akan menghadapi beberapa tantangan 

signifikan yang memerlukan strategi penyelesaian yang komprehensif. 

Resistansi struktural dari rezim hukum positivistik dapat diatasi dengan 

membangun aliansi dengan akademisi hukum progresif untuk mengembangkan 

diskursus teoritis yang kuat, menggunakan mekanisme judicial review dan 

constitutional complaint untuk menantang regulasi yang antroposentris serta 

melakukan pendidikan hukum kritis di fakultas-fakultas hukum.103 Konflik 

dengan kepentingan ekonomi memerlukan pengembangan argumentasi 

ekonomi ekologis yang menunjukkan bahwa perlindungan alam justru 

menguntungkan ekonomi jangka panjang, penerapan konsisten prinsip polluter 

pays principle dan ecological debt, serta mendorong transisi menuju ekonomi 

berkelanjutan dan ekonomi sirkular.104 Kompleksitas administratif dapat 

diatasi dengan menyederhanakan prosedur penetapan subjek hukum ekologis, 

mengembangkan standar dan panduan teknis yang jelas, serta memanfaatkan 

teknologi seperti GIS dan database untuk mempermudah administrasi.105 

Sementara itu, potensi komersialisasi hak-hak alam harus diantisipasi dengan 

melarang secara tegas komersialisasi atau privatisasi entitas yang diakui 

sebagai subjek hukum, menetapkan bahwa wali hukum entitas ekologis harus 

bersifat nirlaba dan berbasis komunitas, serta mengembangkan mekanisme 

pengawasan publik yang kuat.

102 Kazuhiro Harada et al., “The Role of NGOs in Recognition and Sustainable Maintenance of 
Customary Forests within Indigenous Communities: The Case of Kerinci, Indonesia,” Land Use 
Policy 113 (February 2022): 3–5, https://doi.org/10.1016/J.LANDUSEPOL.2021.105865. 

103 R. Boyd, The Rights of Nature, 178–85. 
104 Guillaume Chapron et al., “Bolster Legal Boundaries to Stay within Planetary Boundaries,” 

Nature Ecology & Evolution 1, no. 3 (2017): 1–5, https://doi.org/10.1038/s41559-017-0086. 
105 O’Donnell and Talbot-Jones, “Creating Legal Rights for Rivers,” 7. 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

441

6.	 Indikator Keberhasilan

Keberhasilan rekonstruksi konsep hak atas lingkungan dapat diukur 

melalui beberapa indikator yang mencakup dimensi normatif, ekologis, dan 

sosial. Indikator normatif meliputi jumlah peraturan perundang-undangan 

yang mengadopsi prinsip ekosentrisme, jumlah entitas ekologis yang diakui 

sebagai subjek hukum, dan jumlah putusan pengadilan yang menggunakan 

paradigma ekosentris. Indikator ekologis mencakup penurunan tingkat 

deforestasi dan degradasi lahan; peningkatan kualitas air, udara, dan tanah; 

pemulihan populasi spesies terancam punah; serta peningkatan luas kawasan 

konservasi yang dikelola secara efektif.106 Indikator sosial meliputi pengakuan 

dan perlindungan terhadap wilayah adat, partisipasi masyarakat adat dalam 

pengambilan keputusan terkait lingkungan, penurunan konflik sumber daya 

alam, dan peningkatan kesadaran ekologis di masyarakat.
H.	 Penutup

Paradigma hukum modern yang membingkai hak atas lingkungan 

masih bersifat antroposentris karena menempatkan alam sebagai objek 

demi kepentingan manusia. Kerangka ini tidak memadai untuk menjawab 

krisis ekologis, apalagi dalam konteks kapitalisme global yang mendorong 

eksploitasi sumber daya secara sistemik. Kritik dari etika lingkungan, terutama 

ekofeminisme, bioetika , dan Earth Jurisprudence, menegaskan bahwa hukum 

perlu bergeser dari antroposentrisme menuju ekosentrisme yang mengakui 

nilai intrinsik alam. Pembelajaran dari yurisdiksi seperti Ekuador, Bolivia, 

dan Selandia Baru, serta dari hukum adat Indonesia, menunjukkan bahwa 

pengakuan hak-hak alam adalah langkah yang niscaya. Oleh karena itu, 

reformulasi hukum lingkungan harus dilakukan melalui penguatan pengakuan 

terhadap hak-hak alam, integrasi kearifan lokal, dan pengembangan diskursus 

hukum ekologis.. Upaya ini penting untuk memperkuat arah transformasi 

paradigma hukum untuk mewujudkan keadilan ekologis yang substantif.

DAFTAR PUSTAKA

Agrawal, Arun, and Clark C. Gibson. “Enchantment and Disenchantment: 
The Role of Community in Natural Resource Conservation.” World 
Development 27, no. 4 (April 1999): 629–49. https://doi.org/10.1016/

106 O’Donnell and Talbot-Jones, “Creating Legal Rights for Rivers,” 7.



442

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

S0305-750X(98)00161-2.
Akib, Muhammad. “Pergeseran Paradigma Penegakan Hukum Lingkungan: Dari 

Mekanistik-Reduksionis Ke Holistik-Ekologi.” Masalah-Masalah Hukum 
43, no. 1 (2014): 125–31. https://doi.org/10.14710/mmh.43.1.2014.125-
131.

Al Munir, M. Ied. “Corak Paradigma Etika Lingkungan: Antroposentrisme, 
Biosentrisme Dan Ekosentrisme.” Jurnal Yaqzhan 9, no. 1 (2023): 19–35.

Alam, Ismail al-’. “Problem Dualisme Dalam Ontologi Filsafat Barat Modern 
Dan Pascamodern.” Articles. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam 1, no. 2 
(August 2017): 227–44. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v1i2.1852.

Arizona, Yance, Siti Rakhma Mary Herwati, and Erasmus Cahyadi. Kembalikan 
Hutan Adat Kepada Masyarakat Hukum Adat : Anotasi Putusan Mahkamah 
Konstitusi Perkara No. 35/PUU-X/2012 Mengenai Pengujian Undang-
Undang Kehutanan. Jakarta: Perkumpulan HUMA Indonesia, Epistema 
Institute, Aliansi Masyarakat Adat Nusantara, 2014.

Arizona, Yance, Muki Trenggono Wicaksono, and Jacqueline Vel. “Rethinking 
Adat Strategies: The Politics of State Recognition of Customary Land 
Rights in Indonesia.” Asia Pacific Journal of Anthropology 25, no. 5 (2022). 
https://hdl.handle.net/1887/3309795.

Aronson, James, Pedro H.S. Brancalion, Giselda Durigan, Ricardo R. Rodrigues, 
Vera L. Engel, Marcelo Tabarelli, José M.D. Torezan, et al. “What Role 
Should Government Regulation Play in Ecological Restoration? Ongoing 
Debate in São Paulo State, Brazil.” Restoration Ecology 19, no. 6 (November 
2011): 690–95. https://doi.org/10.1111/j.1526-100X.2011.00815.x.

Astawa, I Gede, Made Budiarsa, and I Wayan Simpen. “The Representation of 
The Tri Hita Karana Ecosophy in The Awig-Awig (Customary Law) Text 
of Tenganan Pegringsingan Village: Critical Ecolinguistics Perspective.” 
Journal of Language Teaching and Research 10, no. 2 (n.d.): 396–401.

Barelli, Mauro. “Free, Prior and Informed Consent in the Aftermath of the 
UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples: Developments and 
Challenges Ahead.” International Journal of Human Rights 16, no. 1 
(January 2012): 1–24. https://doi.org/10.1080/13642987.2011.597746.

Berros, María Valeria. “Challenges for the Implementation of the Rights of Nature: 
Ecuador and Bolivia as the First Instances of an Expanding Movement.” 
Latin American Perspectives 48, no. 3 (May 2021): 192–205. https://doi.
org/10.1177/0094582X211004898.

Biggs, Shannon. “Protecting the Sacred: Indigenous Reflections on Maori-
Led Legal Personhood (Series 1).” MOVEMENT RIGHTS, 2019. https://
movementrights.org/protecting-the-sacred-indigenous-reflections-on-
maori-led-legal-personhood-series-1/.

Braverman, Irus, Nicholas Blomley, David Delaney, and Alexandre (Sandy) 
Kedar. “Places That Come and Go: A Legal Anthropological Perspective on 



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

443

the Temporalities of Space in Plural Legal Orders.” The Expanding Spaces 
of Law: A Timely Legal Geography, Stanford University Press, 2014, 30–52.

Brennan, Andrew, and Norva Y. S. Lo. “Environmental Ethics.” In Stanford 
Encyclopedia of Philosophy, Summer 2024 Edition, edited by Edward N. 
Zalta and Uri Nodelman. Accessed October 28, 2025. https://plato.stanford.
edu/entries/ethics-environmental/.

Business for Social Responsibility. “Nature’s Rights Go to Court.” July 2022. 
https://www.bsr.org/en/emerging-issues/natures-rights-go-to-court.

Castree, Noel. “Commodifying What Nature?” Progress in Human Geography 27, 
no. 3 (June 2003): 273–97. https://doi.org/10.1191/0309132503ph428oa.

Chapron, Guillaume, Yaffa Epstein, Arie Trouwborst, and José Vicente López-
Bao. “Bolster Legal Boundaries to Stay within Planetary Boundaries.” 
Nature Ecology & Evolution 1, no. 3 (2017): 0086. https://doi.org/10.1038/
s41559-017-0086.

Charpleix, Liz. “The Whanganui River as Te Awa Tupua: Place-Based Law in a 
Legally Pluralistic Society.” The Geographical Journal 184, no. 1 (March 
2018): 19–30. https://doi.org/10.1111/geoj.12238.

Constitution of the Republic of Ecuador (2008).
Cullinan, Cormac. Wild Law: A Manifesto for Earth Justice. 2nd ed. Totnes: 

Green Books, 2011.
Dearing, Aissa. “Legal Personhood: Extending Rights to Nature?” JSTOR Daily, 

July 11, 2024. https://daily.jstor.org/legal-personhood-extending-rights-to-
nature/.

Dhiaulhaq, Ahmad, and Ward Berenschot. “A 150-Year Old Obstacle to Land 
Rights.” Inside Indonesia, September 8, 2020. https://www.insideindonesia.
org/archive/articles/a-150-year-old-obstacle-to-land-rights.

Efendi, A’an. “Instrumen Hukum Lingkungan Sebagai Sarana Pencegahan 
Pencemaran Lingkungan.” Jurnal Supremasi 6, no. 1 (2016): 38–52.

Eghenter, Cristina. “What Is Tana Ulen Good For? Considerations on Indigenous 
Forest Management, Conservation, and Research in the Interior of 
Indonesian Borneo.” Human Ecology 28, no. 3 (2000): 331–57. https://doi.
org/10.1023/A:1007068113933.

———. “What Is Tana Ulen Good for? Considerations on Indigenous Forest 
Management, Conservation, and Research in the Interior of Indonesian 
Borneo.” Human Ecology 28, no. 3 (2000): 331–57. https://doi.
org/10.1023/A:1007068113933.

F. I., Kartikasari. “Mining and Environmental Protection in Indonesia: 
Regulatory Pitfalls.” Doctoral Thesis, Universiteit Leiden, 2024. https://
scholarlypublications.universiteitleiden.nl/handle/1887/3748341.

Fay, Chip, and Ho‑Ming So Denduangrudee. “Environmental and Customary 
Framing of Land Tenure.” In Land and Development in Indonesia: 
Searching for the People’s Sovereignty, edited by John F. McCarthy and 



444

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

Kathryn Robinson, 384. Singapore: ISEAS – Yusof Ishak Institute, 2016.
Firas, Muhammad Farhan, Wiza Atholla Andriansyah, and Saifullah Saifullah. 

“Deep Ecology: Telaah Atas Pandangan Ekologi Fazlur Rahman.” Journal 
of Humanities Issues 2, no. 2 (2024): 105–15. http://dx.doi.org/10.24014/
jhi.v2i2.35291.

Fitri Darmawan, Karina. “Hak Asasi Lingkungan Versus Hak Atas Pembangunan 
Sebagai. HAM: Antara Konflik Dan Keseimbangan.” Articles. Jurnal Poros 
Hukum Padjadjaran 3, no. 2 (2022): 169–84. https://doi.org/10.23920/jphp.
v3i2.685.

Fitri, Ragil Meiliana Nur, and Sunny Ummul Firdaus. “Analisis Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 35/PUU-X/2012 Dalam Memberikan Kedudukan Dan 
Perlindungan Terhadap Hutan Adat.” Res Publica 8, no. 1 (2024): 87–98.

Gilbert, Jérémie, Elizabeth Macpherson, Emily Jones, and Julia Dehm. “The 
Rights of Nature as a Legal Response to the Global Environmental Crisis? A 
Critical Review of International Law’s ‘Greening’ Agenda.” In Netherlands 
Yearbook of International Law 2021: A Greener International Law—
International Legal Responses to the Global Environmental Crisis, edited 
by Daniëlla Dam-de Jong and Fabian Amtenbrink, 47–74. The Hague: 
T.M.C. Asser Press, 2023. https://doi.org/10.1007/978-94-6265-587-4_3.

Gordon, Gwendolyn J. Environmental Personhood. 2017. https://ssrn.com/
abstract=2935007.

Guim, Mauricio, and Michael A. Livermore. “Where Nature’s Rights Go Wrong.” 
Virginia Law Review 107, no. 7 (2021): 1347–419. JSTOR. https://www.
jstor.org/stable/27135599.

Harada, Kazuhiro, Muhammad Habib, Yumi Sakata, and Ahmad Maryudi. “The 
Role of NGOs in Recognition and Sustainable Maintenance of Customary 
Forests within Indigenous Communities: The Case of Kerinci, Indonesia.” 
Land Use Policy 113 (February 2022): 105865. https://doi.org/10.1016/J.
LANDUSEPOL.2021.105865.

Hidayat, Herman, Herry Yogaswara, Tuti Herawati, Patricia Blazey, Stephen Wyatt, 
and Richard Howitt. “Forests, Law and Customary Rights in Indonesia: 
Implications of a Decision of the Indonesian Constitutional Court in 2012.” 
Asia Pacific Viewpoint 59, no. 3 (December 2018): 293–308. https://doi.
org/10.1111/apv.12207.

Hollingsworth, Julia. “This River in New Zealand Is Legally a Person. Here’s 
How It Happened.” CNN World, 2020. https://edition.cnn.com/2020/12/11/
asia/whanganui-river-new-zealand-intl-hnk-dst/index.html.

Jayuska, Rizki, I Gusti Ayu Ketut Rachmi Handayani, Isharyanto Isharyanto, 
and Ismail Marzuki. “The Ambiguous Authority of Provincial Governors 
in Customary Law Recognition: Regulatory Fragmentation in Indonesia’s 
Decentralization Era.” Khazanah Hukum 7, no. 2 (2025): 276–94. https://
doi.org/10.15575/kh.v7i2.46367.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

445

Johar, Olivia Anggie. “Realitas Permasalahan Penegakan Hukum Lingkungan 
Di Indonesia.” Jurnal Ilmu Lingkungan 15, no. 1 (2021). https://api.
semanticscholar.org/CorpusID:234893759.

Jong, Hans Nicholas. “Indonesia Rushes Mining Law Amendments, Raising 
Environmental and Governance Alarms.” Mongabay, January 30, 2025. 
https://news.mongabay.com/2025/01/indonesia-rushes-mining-law-
amendments-raising-environmental-and-governance-alarms/.

———. “With New Law, Indonesia Gives Miners More Power and Fewer 
Obligations.” Mongabay, May 13, 2025. https://news.mongabay.
com/2020/05/indonesia-mining-law-minerba-environment-pollution-coal/.

Kabir, Syahrul Fauzul. “Kejahatan Dan Hukuman: Tantangan Filosofis 
Determinisme-Kausal Terhadap Pertanggungjawaban Pidana.” Jurnal 
Hukum & Pembangunan 49, no. 2 (2019): 279–98.

Kauffman, Craig M., and Pamela L. Martin. “Can Rights of Nature Make 
Development More Sustainable? Why Some Ecuadorian Lawsuits Succeed 
and Others Fail.” World Development 92 (April 2017): 130–42. https://doi.
org/10.1016/j.worlddev.2016.11.017.

Kopnina, Helen, Haydn Washington, Bron Taylor, and John J Piccolo. 
“Anthropocentrism: More than Just a Misunderstood Problem.” Journal of 
Agricultural and Environmental Ethics 31, no. 1 (February 2018): 109–27. 
https://doi.org/10.1007/s10806-018-9711-1.

Kotzé, Louis J. “Arguing Global Environmental Constitutionalism.” Revista 
Opinião Jurídica (Fortaleza) 13, no. 17 (December 2015): 398–439. https://
doi.org/10.12662/2447-6641oj.v13i17.p398-439.2015.

Kotzé, Louis J., and Paola Villavicencio Calzadilla. “Somewhere between 
Rhetoric and Reality: Environmental Constitutionalism and the Rights of 
Nature in Ecuador.” Transnational Environmental Law 6, no. 3 (2017): 
401–33. Cambridge Core. https://doi.org/10.1017/S2047102517000061.

Kurki, Visa A.J. “Can Nature Hold Rights? It’s Not as Easy as You Think.” 
Transnational Environmental Law 11, no. 3 (2022): 525–52. Cambridge 
Core. https://doi.org/10.1017/S2047102522000358.

Lalander, Rickard. “Rights of Nature and the Indigenous Peoples in Bolivia 
and Ecuador: A Straitjacket for Progressive Development Politics?” 
Iberoamerican Journal of Development Studies 3, no. 2 (2014): 148–72. 
https://doi.org/10.2139/ssrn.2554291.

Maccone, Christen. “Should Environmental Protection Be Through Anthropocentric 
Rights?” Pace Environmental Law Review 41, no. 1 (2023): 78–95.

May, James R., and Erin Daly. Global Environmental Constitutionalism. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2014. Cambridge Core. https://
doi.org/10.1017/CBO9781139135559.

Melliana, Ayu Octa, and Indirani Wauran. “Bangunan Argumentasi Yang 
Menempatkan Alam Sebagai Subjek Hukum.” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu 



446

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

Hukum 8, no. 1 (2023): 93–122. https://doi.org/10.24246/jrh.2023.v8.i1.
p93-122.

Melliana, Ayu, and Indirani Wauran. “Bangunan Argumentasi Yang Menempatkan 
Alam Sebagai Subjek Hukum.” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 
1 (May 2024): 93–122. https://doi.org/10.24246/jrh.2023.v8.i1.p93-122.

Merchant, Carolyn. “The Scientific Revolution and The Death of Nature.” Isis 97, 
no. 3 (2006): 513–33. JSTOR. https://doi.org/10.1086/508090.

Mratita Purbandani, Ayom, and Rangga Mahaswa. “Ekofeminisme Kritis: 
Menelaah Ulang Gender, Keadilan Ekologi, Dan Krisis Iklim.” Jurnal 
Perempuan 27, no. 3 (2022): 227–39.

Murray, Jamie. “Earth Jurisprudence, Wild Law, Emergent Law: The Emerging 
Field of Ecology and Law—Part 1.” Liverpool Law Review 35 (2014): 215–
31. https://doi.org/10.1007/s10991-014-9148-1.

Muthmainnah, Lailiy, Rizal Mustansyir, and Sindung Tjahyadi. “Kapitalisme, 
Krisis Ekologi, Dan Keadilan Inter-Generasi: Analisis Kritis Atas Problem 
Pengelolaan Lingkungan Hidup Di Indonesia.” Mozaik Humaniora 20, no. 
1 (2020): 57–69.

Mwangi, Esther, and Andrew Wardell. “Multi-Level Governance of Forest 
Resources .” JSTOR 6, no. 2 (2012): 79–103.

Myers, Rodd, Dian Intarini, Martua Thomas Sirait, and Ahmad Maryudi. 
“Claiming the Forest: Inclusions and Exclusions under Indonesia’s ‘New’ 
Forest Policies on Customary Forests.” Land Use Policy 66 (July 2017): 
205–13. https://doi.org/10.1016/j.landusepol.2017.04.039.

Naess, Arnae, and George Sessions. “Platform Principles of the Deep Ecology 
Movement.” In The Deep Ecology Movement: An Introductory Anthology, 
edited by Alan Drengson and Yuichi Inoue. Berkeley: North Atlantic Books, 
1995.

Neilson, Jeffrey. “Domein Verklaring: Colonial Legal Legacies and Community 
Access to Land in Indonesia.” Georgetown Journal of International Affairs, 
November 25, 2020. https://gjia.georgetown.edu/2020/11/25/domein-
verklaring-colonial-legal-legacies-and-community-access-to-land-in-
indonesia/.

Nurmardiansyah, Eko. “Eco-Philosophy Dan Implikasinya Dalam Politik 
Hukum Lingkungan Di Indonesia.” MELINTAS An International Journal of 
Philosophy and Religion 30, no. 1 (2014): 70–104. https://doi.org/10.26593/
mel.v30i1.1283.70-104.

O’Donnell, Erin L. “At the Intersection of the Sacred and the Legal: Rights for 
Nature in Uttarakhand, India.” Journal of Environmental Law 30, no. 1 
(2018): 135–44. https://doi.org/10.1093/jel/eqx026.

O’Donnell, Erin L., and Julia Talbot-Jones. “Creating Legal Rights for Rivers.” 
Ecology and Society 23, no. 1 (2018). JSTOR. https://www.jstor.org/
stable/26799037.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

447

Pachauri, R. K., M. R. Allen, V. R. Barros, J. Broome, W. Cramer, R. Christ, J. 
A. Church, et al. “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution 
of Working Groups I, II and III to the Fifth Assessment Report of the 
Intergovernmental Panel on Climate Change.” ePIC (Electronic Publication 
Information Center), IPCC, March 8, 2014, 151. https://doi.org/10013/
epic.45156.

Pambudhi, Hario Danang, and Ega Ramadayanti. “Menilai Kembali Politik 
Hukum Perlindungan Lingkungan Dalam Undang-Undang Cipta Kerja 
Untuk Mendukung Keberlanjutan Ekologis.” Jurnal Hukum Lingkungan 
Indonesia 7, no. 2 (2021): 297–322. https://doi.org/10.38011/jhli.v7i2.313.

Persada, Nadia Putri Rachma, Fachruddin M Mangunjaya, and Imran SL Tobing. 
“Sasi Sebagai Budaya Konservasi Sumber Daya Alam Di Kepulauan 
Maluku.” Ilmu Dan Budaya 41, no. 59 (n.d.): 6869–900.

Prabowo, Rian Adhivira, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu P Herlambang, 
Edho R Ermansyah, and Gerry Pindonta Ginting. “Bisakah Alam Menjadi 
Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman.” Jurnal Hukum & 
Pembangunan 50, no. 1 (2020): 71–90.

Prabowo, Rian Adhivira, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu Putra Herlambang, 
Edho Rizky Ermansyah, and Gerry Pindonta Ginting. “Bisakah Alam Menjadi 
Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman.” Jurnal Hukum Dan 
Pembangunan 50, no. 1 (2020): 71–90. https://api.semanticscholar.org/
CorpusID:225580863.

Pristiandaru, Danur Lambang. “Deforestasi RI Terburuk Kedua Di Dunia, 1,18 
Juta Hektare Hutan Rusak.” Kompas.Com, October 14, 2025. https://lestari.
kompas.com/read/2024/10/14/150000086/deforestasi-ri-terburuk-kedua-
di-dunia-1-18-juta-hektare-hutan-rusak.

Putzer, Alex, Tineke Lambooy, Ronald Jeurissen, and Eunsu Kim. “Putting the 
Rights of Nature on the Map. A Quantitative Analysis of Rights of Nature 
Initiatives across the World.” Journal of Maps 18, no. 1 (January 2022): 
89–96. https://doi.org/10.1080/17445647.2022.2079432.

R. Boyd, David. The Rights of Nature: A Legal Revolution That Could Save the 
World. Toronto: ECW Press, 2017.

Rawson, Ariel, and Becky Mansfield. “Producing Juridical Knowledge: ‘Rights 
of Nature’ or the Naturalization of Rights?” Environment and Planning 
E: Nature and Space 1, nos. 1–2 (March 2018): 99–119. https://doi.
org/10.1177/2514848618763807.

Robertson, Morgan M. “The Neoliberalization of Ecosystem Services: Wetland 
Mitigation Banking and Problems in Environmental Governance.” Themed 
Issue on “Neoliberal Nature and the Nature of Neoliberalism” 35, no. 3 
(May 2004): 361–73. https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2003.06.002.

Robson, Rob. Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017 
Registration Guideline. Land Information New Zealand, 2017.



448

J U R N A L  M I M B A R  H U K U M 

Rochmad, and Arista Candra Irawati. “Membangun Hukum Lingkungan Yang 
Berkelanjutan: Tantangan Dan Solusi Global.” ADIL Indonesia Jurnal 5, 
no. 2 (2024): 162–68.

Rolston III, Holmes. Environmental Ethics: Duties to and Values in the Natural 
World - Book Summary. Philadelphia: Temple University Press, 1988.

Rühs, Nathalie, and Aled Jones. “The Implementation of Earth Jurisprudence 
through Substantive Constitutional Rights of Nature.” Sustainability 8, no. 
2 (2016): 174. https://doi.org/10.3390/su8020174.

Siagian, Saurlin. “Indigenous-Friendly Development.” Kompas.Com, July 25, 
2025. https://www.kompas.id/artikel/en-pembangunan-ramah-masyarakat-
adat.

Smith, Neil. “Nature as Accumulation Strategy.” Socialist Register 43 (2009): 
16–36.

Sodikin, Sodikin. “Perumusan Hak Atas Lingkungan Hidup Yang Baik Dan Sehat 
Dalam Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Serta 
Upaya Perlindungan Dan Pemenuhannya.” Supremasi: Jurnal Hukum 3, no. 
2 (2021): 106–25. https://api.semanticscholar.org/CorpusID:237877027.

Stone. Should Trees Have Standing?: Law, Morality, and the Environment. 3rd 
ed. New York: Oxford University Press, 2010.

Sugar, Felix Riondi, and Dominikus Zinyo Darling. “Antroposentrisme Dan 
Krisis Lingkungan Dalam Perspektif Ensiklik Laudato Si’.” ARTICLES. 
CARAKA: Jurnal Teologi Biblika Dan Praktika 6, no. 1 (March 2025): 
1–17. https://doi.org/10.46348/car.v6i1.307.

Susanto, Antono Adhi. “Reconstruction of the 1945 Constitution for Strengthening 
the Legal Framework of Indonesia Environmental Law.” Jurnal Konstitusi 
21, no. 2 (2024): 183–202. https://doi.org/10.31078/jk2122.

Syahwal, Syahwal. “Kekerasan Dan Kuasa Simbolik Dalam Hukum: Sebuah 
Kritik Ideologi Atas Legitimasi Cipta Kerja.” Undang: Jurnal Hukum 7, 
no. 1 (2024): 1–41. https://doi.org/10.22437/ujh.7.1.1-41.

Tyson, Adam D. “De Centralization and ADAT Revivalism in Indonesia: The 
Politics of Becoming Indigenous.” Decentralization and Adat Revivalism in 
Indonesia: The Politics of Becoming Indigenous, Taylor and Francis, January 
1, 2010, 1–202. https://doi.org/10.4324/9780203849903/decentralization-
adat-revivalism-indonesia-adam-tyson/rights-and-permissions.

Vicente, Mercedes. “A River with Standing: Personhood in Te Ao Māori.” PARSE, 
no. 12 (2020). https://doi.org/10.70733/9bndf72t5bdj.

Wibisana, Andri G. “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif Keadilan Antar 
Generasi : Sebuah Penelusuran Teoritis Singkat.” Masalah-Masalah Hukum 
46, no. 1 (2017): 9–19. https://doi.org/10.14710/mmh.46.1.2017.9-19.

Zaenurrosyid, Ahmad. “Pergumulan Rule of Law Dan Politik Kapitalisme Dalam 
Konteks Keindonesian.” Jurnal Review Politik (JRP) 6, no. 2 (2016): 195–
219.



V O L  3 7  N O  2  T A H U N  2 0 2 5

449

Zhao, Yonggang. “An Analysis of Aldo Leopold’s Land Ethics.” International 
Journal of Humanities Social Sciences and Education 3, no. 12 (2016): 
21–25. http://dx.doi.org/10.20431/2349-0381.0312003.


