VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

MENGGUGAT ANTROPOSENTRISME HUKUM: KRITIK ETIKA
LINGKUNGAN TERHADAP KONSEP HAK ATAS LINGKUNGAN
DALAM KAPITALISME GLOBAL

Fatah Hidayatullah
Fakultas Hukum, Universitas Sriwijaya
JI. Raya Palembang - Prabumulih No.KM. 32,
Kabupaten Ogan Ilir, Sumatera Selatan, 30862

fatah.hidayatullah.sh@gmail.com

Intisari

Paradigma hukum modern berakar pada cara pandang antroposentris yang
menempatkan manusiasebagai satu-satunyasubjek hukum, sementaraalam direduksi
menjadiobjek pengaturan dan eksploitasi. Artikel inimengkajisecarakritis konstruksi
hak atas lingkungan hidup dalam kerangka hukum modern, khususnya dalam konteks
kapitalisme global. Dengan menggunakan metode penelitian hukum normatifmelalui
pendekatan filsafat hukum dan konseptual, kajian ini menelaah bagaimana fondasi
antroposentris dalam hukum berkontribusi pada krisis ekologis. Melalui perspektif
etika lingkungan, ekofeminisme, dan bioetika, artikel ini mendekonstruksi konsep
hukum tentang hak atas lingkungan yang selama ini bersifat instrumentalistik dan
berpusat pada manusia. Lebih lanjut, artikel ini menawarkan reformulasi paradigma
hukum menuju pendekatan ekosentris yang mengakui nilai intrinsik alam, dengan
mendasarkan pada praktik komparatif global serta kearifan lokal di Indonesia.
Kajian ini menyimpulkan bahwa transformasi hukum menuju keadilan ekologis
tidak hanya memerlukan perubahan normatif, tetapi juga pergeseran epistemologis
dan ontologis dalam cara hukum memandang relasi manusia dengan alam.

Kata Kunci: hukum lingkungan, antroposentrisme, ekofeminisme, keadilan ekol-
ogis, hak-hak alam

© The Author(s) 2025

405



JURNAL MIMBAR HUKUM

CHALLENGING LEGAL ANTHROPOCENTRISM:
AN ENVIRONMENTAL ETHICS CRITIQUE OF THE CONCEPT OF
ENVIRONMENTAL RIGHTS IN GLOBAL CAPITALISM

Abstract

The modern legal paradigm is rooted in an anthropocentric worldview that
positions humans as the sole holders of legal subjectivity, while nature is reduced
to an object of regulation and exploitation. This article critically examines the
construction of the right to a healthy environment within modern law, particularly
under global capitalism. Using a normative juridical method with philosophical
and conceptual approaches, it explores how the anthropocentric foundations
of legal norms contribute to the ecological crisis. Drawing from environmental
ethics, ecofeminism, bioethics, and Earth Jurisprudence, this study deconstructs
the human-centered notion of environmental rights and proposes an ecocentric
reformulation of legal paradigms that recognizes nature’s intrinsic value,
grounded in global comparative practices and Indonesia’s indigenous wisdom.
The study concludes that achieving ecological justice requires not only normative
reform but also an epistemological and ontological transformation in how law
conceptualizes the human—nature relationship. The novelty of this research lies
in integrating environmental ethics and Earth Jurisprudence into a coherent
legal-philosophical framework for reimagining environmental rights in Indonesia

Keywords: environmental law, anthropocentrism, ecofeminism, ecological justice,
rights of nature.

406



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

A. Pendahuluan

Di tengah era krisis ekologis yang semakin nyata, hukum berada dalam
posisi dilematis. Di satu sisi, hukum berperan sebagai perangkat normatif
yang seharusnya melindungi keberlanjutan lingkungan hidup demi generasi
mendatang. Namun, di sisi lain, hukum kerap menjadi bagian dari arsitektur
sistem yang justru memungkinkan dan melanggengkan eksploitasi alam
secara sistematis. Ketegangan antara komitmen perlindungan lingkungan dan
dorongan pertumbuhan ekonomi menjadi paradoks yang terus berulang dalam
berbagai kebijakan hukum, baik di tingkat nasional maupun global. Lailiy
Muthmainnah, Rizal Mustansyir, dan Sindung Tjahyadi menyatakan bahwa
krisis ekologis global tidak hanya disebabkan oleh paradigma pengelolaan
lingkungan yang antroposentris, tetapi juga oleh ketimpangan akses dan
distribusi kapital. Mereka menekankan bahwa eksploitasi alam merupakan
turunan dari eksploitasi manusia atas manusia, yang dilembagakan dalam
sistem kapitalisme dan dilegitimasi oleh struktur hukum yang ada.'

Secara konseptual, hukum modern berkembang dari kerangka berpikir
yang memisahkan manusia dengan alam. Relasi manusia-hukum-alam
ditempatkan dalam konstruksi hierarkis, di mana manusia diposisikan
sebagai subjek utama, sedangkan alam direduksi menjadi objek yang dapat
diatur, dikelola, dan pada titik ekstrem dieksploitasi untuk memenuhi
kepentingan manusia. Paradigma ini tidak muncul secara kebetulan, tetapi
lahir dari warisan filsafat Barat yang bercorak antroposentris, dualistik, dan
instrumentalistik. Dalam pandangan David R. Boyd, sistem hukum modern
kerap dipengaruhi oleh warisan filsafat Barat yang menempatkan manusia
sebagai pusat dan penguasa atas alam. Pandangan ini berakar dari dualisme
Cartesian dan rasionalisme Pencerahan, yang memisahkan manusia dari
alam serta menganggap alam sebagai objek pasif yang dapat dimanfaatkan
tanpa mempertimbangkan nilai intrinsiknya. Paradigma ini telah membentuk
kerangka hukum yang melegitimasi eksploitasi lingkungan demi kepentingan

ekonomi dan pembangunan.?

1 Lailiy Muthmainnah, Rizal Mustansyir, and Sindung Tjahyadi, “Kapitalisme, Krisis Ekologi,
Dan Keadilan Inter-Generasi: Analisis Kritis Atas Problem Pengelolaan Lingkungan Hidup Di
Indonesia,” Mozaik Humaniora 20, no. 1 (2020): 60.

2 David R. Boyd, The Rights of Nature: A Legal Revolution That Could Save the World (Toronto:
ECW Press, 2017).

407



JURNAL MIMBAR HUKUM

Implikasi dari paradigma tersebut sangat jelas. Ketika hukum
mengadopsi konsep lingkungan hidup sebagai bagian dari hak asasi manusia,
maka lingkungan secara konseptual ditempatkan bukan sebagai entitas yang
memiliki nilai intrinsik, melainkan sebagai instrumen bagi pemenuhan hak-
hak manusia. Dengan kata lain, hak atas lingkungan hidup lebih dipahami
sebagai hak manusia untuk menikmati lingkungan yang bersih dan sehat,
bukan sebagai pengakuan atas hak-hak lingkungan itu sendiri. Dalam kajian
Helen Kopnina dan koleganya, ditegaskan bahwa pendekatan hak lingkungan
yang berpusat pada manusia cenderung mengabaikan nilai intrinsik alam.
Perlindungan lingkungan dalam kerangka ini hanya dijustifikasi sejauh
bermanfaat bagi kesejahteraan manusia sehingga kebutuhan dan kepentingan
ekologis non-manusia menjadi subordinat.® Kritik ini menunjukkan bahwa
hak atas lingkungan sering kali tidak dimaknai sebagai pengakuan terhadap
hak-hak alam itu sendiri, tetapi sebagai perpanjangan dari hak asasi manusia.

Problemnya menjadi semakin kompleks ketika paradigma hukum
tersebut beroperasi di dalam kerangka kapitalisme global. Kapitalisme sebagai
sistem ekonomi memiliki logika dasar berupa pertumbuhan, akumulasi, dan
ekspansi yang nyaris tanpa batas. Dalam konteks ini, hukum tidak netral dan
sering kali berfungsi sebagai perangkat yang melegitimasi proses akumulasi
tersebut, termasuk akumulasi melalui perampasan sumber daya alam. Dalam
kajian Zaenurrosyid, dijelaskan bahwa hukum dalam sistem kapitalisme tidak
bersifat netral, tetapi menjadi instrumen ideologis yang menopang kepentingan
kelas dominan. Hukum berperan dalam membentuk dan mempertahankan
struktur sosial yang memungkinkan akumulasi kapital, termasuk melalui
regulasi yang melegitimasi penguasaan sumber daya oleh korporasi besar.
Perspektif ini sejalan dengan pendekatan Marxis dalam studi hukum, yang
melihat hukum sebagai bagian dari suprastruktur yang melayani kepentingan
ekonomi kapitalis.*

Situasi inilah yang kemudian mendorong lahirnya kritik-kritik tajam

dari berbagai aliran pemikiran, terutama dari etika lingkungan, ekofeminisme,

3 Helen Kopnina et al., “Anthropocentrism: More than Just a Misunderstood Problem,” Journal
of Agricultural and Environmental Ethics 31, no. 1 (February 2018): 109-27, https://doi.
org/10.1007/s10806-018-9711-1.

4 Ahmad Zaenurrosyid, “Pergumulan Rule of Law Dan Politik Kapitalisme Dalam Konteks
Keindonesian,” Jurnal Review Politik (JRP) 6, no. 2 (2016): 195-219.

408



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

hingga gerakan keadilan ekologis. Kritik ini tidak sekadar mempertanyakan
efektivitas norma hukum yang ada, tetapi juga menggugat fondasi filosofis dari
hukum itu sendiri: apakah mungkin hukum yang dikonstruksi dengan asumsi
antroposentris mampu menjawab krisis ekologis yang justru dihasilkan oleh
sistem yang sama? Dalam kajian Ayom Mratita Purbandani dan Rangga Kala
Mahaswa, dijelaskan bahwa ekofeminisme kritis menonjolkan keterkaitan
antara dominasi terhadap alam dan penindasan terhadap perempuan sebagai
bagian dari struktur patriarki dan kapitalisme. Pendekatan ini menolak
dikotomi manusia-alam serta menuntut transformasi etika dan hukum agar
lebih inklusif terhadap nilai-nilai ekologis dan keadilan interseksional. Kritik
ini tidak hanya menyasar kebijakan lingkungan yang tidak efektif, tetapi juga
menggugat asumsi dasar hukum yang masih berakar pada antroposentrisme
dan relasi kuasa yang timpang.’

Konstruksi hukum atas lingkungan hidup dalam sistem hukum modern
umumnya dimanifestasikan dalam bentuk pengakuan hak atas lingkungan
hidup yang baik dan sehat. Di Indonesia, misalnya, hal ini tercermin dalam
Pasal 28H ayat (1) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun
1945, yang menegaskan bahwa setiap orang berhak hidup sejahtera lahir dan
batin, bertempat tinggal, dan mendapatkan lingkungan hidup yang baik dan
sehat. Rumusan serupa juga banyak ditemukan dalam berbagai instrumen
hukum internasional, seperti Stockholm Declaration (1972), Rio Declaration
(1992), dan Paris Agreement (2015), yang semuanya memuat prinsip-prinsip
mengenai hak atas lingkungan dan tanggung jawab negara dalam menjaga
keberlanjutan lingkungan. Dalam kajian Sodikin, dijelaskan bahwa pengakuan
hak atas lingkungan hidup yang baik dan sehat dalam Pasal 28H ayat (1)
UUD 1945 merupakan hasil dari amandemen konstitusi yang dipengaruhi
oleh perkembangan global mengenai hak asasi manusia dan perlindungan
lingkungan. Ketentuan ini mencerminkan komitmen negara untuk menjamin
kualitas lingkungan sebagai bagian dari hak dasar warga negara, sejalan
dengan prinsip-prinsip yang tertuang dalam deklarasi internasional seperti
Stockholm Declaration 1972 dan Rio Declaration 1992, yang menekankan

tanggung jawab negara dalam menjaga keberlanjutan lingkungan demi

5 Ayom Mratita Purbandani and Rangga Mahaswa, “Ekofeminisme Kritis: Menelaah Ulang
Gender, Keadilan Ekologi, Dan Krisis Iklim,” Jurnal Perempuan 27, no. 3 (2022): 230.

409



JURNAL MIMBAR HUKUM

generasi mendatang.®

Namun, konstruksi hukum ini secarainheren membawa persoalan filosofis
yang cukup mendasar. Dalam paradigma hak sebagaimana dirumuskan dalam
hukum modern, lingkungan diposisikan sebagai objek yang menjadi bagian
dari hak manusia. Lingkungan tidak dilihat sebagai subjek hukum, apalagi
sebagai entitas yang memiliki nilai intrinsik. Alih-alih, lingkungan direduksi
menjadi instrumen yang keberadaannya bernilai sejauh memenuhi kebutuhan
dan hak manusia atas kesehatan, kenyamanan, dan kelangsungan hidup. Dalam
kajian M. Ied Al Munir, dijelaskan bahwa paradigma antroposentris dalam
etika lingkungan menempatkan manusia sebagai pusat nilai moral, sementara
alam hanya dianggap bernilai sejauh bermanfaat bagi manusia. Pendekatan ini
mengabaikan nilai intrinsik alam dan memperkuat relasi dominatif manusia
terhadap lingkungan. Oleh karena itu, paradigma ini dinilai tidak memadai
untuk menjawab krisis ekologis yang kompleks dan perlu digantikan dengan
pendekatan yang lebih inklusif, seperti biosentrisme atau ekosentrisme.’

Paradigma ini tidak hadir secara kebetulan, tetapi merupakan
warisan panjang filsafat hukum modern yang bertumpu pada cara pandang
antroposentris. Cara pandang ini mengandaikan adanya dikotomi yang tegas
antara manusia dan alam. Manusia diposisikan sebagai pusat tata nilai,
sementara alam direduksi menjadi sekedar objek material yang dapat dikuasai,
dieksploitasi, atau diatur. Ini adalah residu dari filsafat Barat sejak era
pencerahan yang menempatkan rasionalitas manusia sebagai puncak hierarki
kosmos. Dalam kajian Ismail Al-‘Alam, dijelaskan bahwa filsafat Barat modern
sejak era Pencerahan membentuk cara pandang dualistik yang memisahkan
secara tegas antara manusia dan alam. Rasionalitas manusia dijadikan sebagai
pusat pengetahuan dan nilai, sementara alam direduksi menjadi objek material
yang dapat dimanipulasi. Pandangan ini menjadi fondasi bagi relasi dominatif
manusia terhadap alam dan turut membentuk kerangka hukum modern yang

antroposentris.®

6 Sodikin Sodikin, “Perumusan Hak Atas Lingkungan Hidup Yang Baik Dan Sehat Dalam
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Serta Upaya Perlindungan Dan
Pemenuhannya,” Supremasi: Jurnal Hukum 3, no. 2 (2021): 112—16, https://api.semanticscholar.
org/CorpusID:237877027.

7 M. Ied Al Munir, “Corak Paradigma Etika Lingkungan: Antroposentrisme, Biosentrisme Dan
Ekosentrisme,” Jurnal Yagzhan 9, no. 1 (2023): 27-28.

8 Ismail al-’Alam, “Problem Dualisme Dalam Ontologi Filsafat Barat Modern Dan Pascamodern,”

410



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Dalam kerangka hukum, pandangan ini terinstitusi ke dalam berbagai
norma dan prinsip yang menempatkan alam sebagai sumber daya, bukan
sebagai subjek dengan nilai moral atau hak hukum. Meskipun hukum mengakui
pentingnya perlindungan lingkungan, pengakuan ini tetap berada dalam batas
kerangka hak asasi manusia yang bersifat antroposentris. Artinya, lingkungan
dilindungi sejauh dan sebatas ia berfungsi bagi kelangsungan hidup manusia,
tidak karena lingkungan itu sendiri memiliki nilai intrinsik yang layak untuk
dihormati secara hukum. Dalam kajian Ayu Octa Melliana dan Indirani Wauran,
dijelaskan bahwa etika antroposentris yang mendominasi sistem hukum
modern telah menjadikan alam sebagai objek yang tunduk pada kepentingan
manusia. Hukum cenderung memperlakukan alam sebagai sumber daya yang
dapat diatur dan dimanfaatkan, bukan sebagai entitas yang memiliki kedudukan
moral atau hak hukum . Paradigma antroposentris dalam hukum Indonesia
memiliki akar historis yang panjang, dimulai dari warisan kolonial Belanda
yang hingga kini masih memengaruhi struktur hukum agraria dan lingkungan
nasional. Pada tahun 1870, pemerintah kolonial memberlakukan Agrarische
Wet yang mengintroduksi prinsip domein verklaring atau doktrin domain
negara, yang menyatakan bahwa semua tanah yang tidak dapat dibuktikan
kepemilikannya berdasarkan hukum perdata Eropa dianggap sebagai milik
negara.’ Prinsip ini secara sistematis mengekspropriasi hak ulayat masyarakat
adat yang didasarkan pada pengakuan komunal tidak tertulis sehingga sejak era
kolonial alam telah direduksi menjadi objek yang dapat dikuasai dan dialihkan
oleh negara kepada perusahaan perkebunan tanpa mempertimbangkan nilai
intrinsik alam atau hak-hak masyarakat adat.!° Pascakemerdekaan, meskipun

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok-Pokok

Articles, Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam 1,n0. 2 (August 2017): 234, https://doi.org/10.21111/
tasfiyah.v1i2.1852.

9 Chip Fay and Ho-Ming So Denduangrudee, “Environmental and Customary Framing of Land
Tenure,” in Land and Development in Indonesia: Searching for the People’s Sovereignty, ed.
John F. McCarthy and Kathryn Robinson (Singapore: ISEAS — Yusof Ishak Institute, 2016),
96-97.

10 Yance Arizona, Muki Trenggono Wicaksono, and Jacqueline Vel, “Rethinking Adat Strategies:
The Politics of State Recognition of Customary Land Rights in Indonesia,” Asia Pacific Journal
of Anthropology 25, no. 5 (2022): 11, 83, https://hdl.handle.net/1887/3309795; Jeffrey Neilson,
“Domein Verklaring: Colonial Legal Legacies and Community Access to Land in Indonesia,”
Georgetown Journal of International Affairs, November 25, 2020, https://gjia.georgetown.
edu/2020/11/25/domein-verklaring-colonial-legal-legacies-and-community-access-to-land-in-
indonesia/, diakses 1 November 2025.

411



JURNAL MIMBAR HUKUM

Agraria (UUPA) bertujuan menghapuskan warisan hukum kolonial, dalam
praktiknya Pasal 33 ayat (3) UUD 1945 justru ditafsirkan secara luas sebagai
legitimasi kontrol penuh negara terhadap tanah dan sumber daya alam, yang
kembali mengabaikan hak-hak masyarakat adat.!' Situasi ini diperparah pada
era Orde Baru ketika Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1967 tentang Ketentuan-
Ketentuan Pokok Kehutanan kembali memperkenalkan prinsip domein
verklaring dengan menetapkan sekitar 143 juta hektar, hampir 75 persen
wilayah Indonesia, sebagai kawasan hutan negara sehingga secara efektif
menghilangkan hak-hak masyarakat adat dan membuka jalan bagi eksploitasi
hutan secara masif.'> Warisan positivisme hukum yang diwarisi dari sistem
Eropa kontinental turut memperkuat paradigma ini dengan hanya mengakui
sebagai hukum yang tertulis dalam peraturan perundang-undangan sehingga
mengabaikan sistem hukum adat yang tidak tertulis namun telah lama mengatur
relasi manusia dengan alam secara lebih holistik.'* Bahkan setelah Putusan
Mahkamah Konstitusi Nomor 35/PUU-X/2012 yang menegaskan bahwa
hutan adat bukan bagian dari hutan negara, implementasinya tetap terhambat
oleh birokrasi yang rumit dan resistensi dari rezim hukum positivistik.'* Hal
ini menunjukkan bahwa paradigma antroposentris dalam hukum lingkungan
Indonesia merupakan hasil dari proses historis yang panjang yang melibatkan
kolonialisme, developmentalisme, dan positivisme hukum yang saling
memperkuat dalam menempatkan alam sebagai objek eksploitasi demi
kepentingan ekonomi kapitalistik. Pandangan ini menghambat pengakuan
terhadap alam sebagai subjek hukum dan memperkuat relasi dominatif

manusia terhadap lingkungan.'

11 Herman Hidayat et al., “Forests, Law and Customary Rights in Indonesia: Implications of a
Decision of the Indonesian Constitutional Court in 2012,” Asia Pacific Viewpoint 59, no. 3
(December 2018): 293-308, https://doi.org/10.1111/apv.12207.

12 Ahmad Dhiaulhaq and Ward Berenschot, “A 150-Year Old Obstacle to Land Rights,” Inside
Indonesia, September 8, 2020, https://www.insideindonesia.org/archive/articles/a-150-year-old-
obstacle-to-land-rights, diakses 28 Oktober 2025.

13 Adam D. Tyson, “De Centralization and ADAT Revivalism in Indonesia: The Politics of Becoming
Indigenous,” Decentralization and Adat Revivalism in Indonesia: The Politics of Becoming
Indigenous, Taylor and Francis, January 1,2010, 1-202, https://doi.org/10.4324/9780203849903/
decentralization-adat-revivalism-indonesia-adam-tyson/rights-and-permissions.

14 Rodd Myers et al., “Claiming the Forest: Inclusions and Exclusions under Indonesia’s ‘New’
Forest Policies on Customary Forests,” Land Use Policy 66 (July 2017): 205-13, https://doi.
org/10.1016/j.1andusepol.2017.04.039.

15 Ayu Melliana and Indirani Wauran, “Bangunan Argumentasi Yang Menempatkan Alam Sebagai
Subjek Hukum,” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (May 2024): 99, https://doi.
org/10.24246/jrh.2023.v8.i1.p93-122.

412



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Perkembangan lebih lanjut memperlihatkan bahwa bahkan dalam
diskursus hukum lingkungan kontemporer, gagasan tentang hak-hak alam atau
pengakuan atas subjek hukum nonmanusia masih dianggap sebagai gagasan
yang eksotis, radikal, dan di luar arus utama pemikiran hukum. Gagasan
tentang hak-hak alam atau pengakuan atas subjek hukum nonmanusia masih
menghadapi resistansi signifikan dari kalangan akademisi hukum mainstream
dan praktisi hukum konvensional. Dalam artikel Virginia Law Review, Guim
dkk menyatakan bahwa gagasan rights of nature tetap berada di “path not taken”
dalam sistem hukum Amerika Serikat, yang tetap berpegang pada perspektif
human-centered dalam justifikasi perlindungan lingkungan.'® Kritik serupa
juga datang dari Visa A. J. Kurki yang mempertanyakan secara fundamental
apakah entitas non-sentient, seperti sungai atau ekosistem, dapat benar-benar
menjadi subjek hukum, dengan argumen bahwa legal personhood memerlukan
kapasitas untuk memiliki kepentingan (inferests), yang hanya dimiliki oleh
makhluk berperasaan (sentient beings).'” Bahkan di kalangan pendukung
perlindungan lingkungan, terdapat perdebatan tentang efektivitas pendekatan
rights of nature, dengan beberapa kritikus berpendapat bahwa pendekatan ini
dapat menjadi kontraproduktif atau justru merugikan masyarakat lokal dan
masyarakat adat jika tidak diimplementasikan dengan hati-hati.'® Rawson
dan Mansfield dalam kajian kritis mereka menunjukkan bahwa wacana
rights of nature mengandung paradoks karena berupaya mengatasi dualisme
Barat melalui instrumen hukum yang justru merupakan produk epistemologi
Barat itu sendiri.'” Resistansi ini menunjukkan betapa kuatnya cengkeraman

paradigma antroposentris dalam kerangka hukum modern, meskipun praktik

16 Mauricio Guim and Michael A. Livermore, “Where Nature’s Rights Go Wrong,” Virginia Law
Review 107, no. 7 (2021): 1349, JSTOR, https://www.jstor.org/stable/27135599.

17 Visa A.J. Kurki, “Can Nature Hold Rights? It’s Not as Easy as You Think,” Transnational
Environmental Law 11, no. 3 (2022): 531, Cambridge Core, https://doi.org/10.1017/
S2047102522000358.

18 Jérémie Gilbert et al., “The Rights of Nature as a Legal Response to the Global Environmental
Crisis? A Critical Review of International Law’s ‘Greening’ Agenda,” in Netherlands Yearbook
of International Law 2021: A Greener International Law—International Legal Responses to the
Global Environmental Crisis, ed. Daniélla Dam-de Jong and Fabian Amtenbrink (The Hague:
T.M.C. Asser Press, 2023), 50, https://doi.org/10.1007/978-94-6265-587-4 3; Aissa Dearing,
“Legal Personhood: Extending Rights to Nature?,” JSTOR Daily, July 11, 2024, https://daily.
jstor.org/legal-personhood-extending-rights-to-nature/.

19 Ariel Rawson and Becky Mansfield, “Producing Juridical Knowledge: ‘Rights of Nature’ or the
Naturalization of Rights?,” Environment and Planning E: Nature and Space 1, nos. 1-2 (March
2018): 100101, https://doi.org/10.1177/2514848618763807.

413



JURNAL MIMBAR HUKUM

pengakuan hak-hak alam telah berkembang di sekitar 30 negara di seluruh
dunia.? Selain itu dalam kajian Rian Adhivira Prabowo, dijelaskan bahwa
meskipun beberapa negara, seperti Ekuador, Selandia Baru, dan India telah
mengakui entitas alam sebagai subjek hukum, gagasan ini masih dianggap asing
dan menantang bagi kerangka hukum konvensional. Mereka memperhatikan
bahwa pengakuan terhadap alam sebagai subjek hukum sering kali dipandang
sebagai penyimpangan dari prinsip-prinsip hukum positif yang antroposentris
sehingga menghadapi resistensi baik secara konseptual maupun institusional
dalam praktik hukum arus utama.?!

Kajian hukum terkait lingkungan hidup, baik di tingkat nasional maupun
global, selama ini cenderung fokus pada dua pendekatan utama. Pertama,
pendekatan normatif-legalistik yang berkutat pada penerapan dan penegakan
aturan hukum positif terkait dengan perlindungan lingkungan. Kedua,
pendekatan instrumentalistik yang melihat hukum sebagai alat kebijakan
(policy tool) untuk mengatur tata kelola sumber daya alam dan mengelola
konflik kepentingan dalam pemanfaatan lingkungan. Dalam kajian A’an Efendi,
dijelaskan bahwa hukum lingkungan berperan sebagai instrumen yuridis untuk
mengatur dan mengendalikan aktivitas manusia yang berdampak terhadap
lingkungan. Pendekatan yang dominan dalam praktik hukum lingkungan
adalah pendekatan normatif-legalistik, yang menekankan pada kepatuhan
terhadap peraturan perundang-undangan, serta pendekatan instrumentalistik,
yang memposisikan hukum sebagai alat kebijakan untuk mencapai tujuan
pembangunan berkelanjutan. Kedua pendekatan ini cenderung menempatkan
hukum sebagai sarana teknokratis, bukan sebagai ruang refleksi etis atas relasi
manusia dan alam.?

Kedua pendekatan ini, meskipun relevan dalam konteks tertentu,
memiliki keterbatasan yang signifikan ketika berhadapan dengan krisis
ekologis global yang bersifat sistemik. Keduanya pada dasarnya beroperasi

dalam kerangka hukum yang tetap menempatkan lingkungan sebagai objek

20 “Nature’s Rights Go to Court,” Business for Social Responsibility, July 2022, https://www.bst.
org/en/emerging-issues/natures-rights-go-to-court.

21 Rian Adhivira Prabowo, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu P Herlambang, et al., “Bisakah
Alam Menjadi Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman,” Jurnal Hukum &
Pembangunan 50, no. 1 (2020): 71-90.

22 A’an Efendi, “Instrumen Hukum Lingkungan Sebagai Sarana Pencegahan Pencemaran
Lingkungan,” Jurnal Supremasi 6, no. 1 (2016): 3.

414



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

hukum yang berfungsi untuk menunjang hak-hak dan kepentingan manusia.
Kritik terhadap pendekatan ini mulai berkembang, tetapi sebagian besar masih
terbatas pada diskusi teknokratis terkait dengan efektivitas kebijakan atau
kelemahan penegakan hukum, bukan pada kritik terhadap fondasi filosofis
dari hukum itu sendiri. Dalam kajian Olivia Anggie Johar, dijelaskan bahwa
penegakan hukum lingkungan di Indonesia masih menghadapiberbagai kendala
struktural dan kultural, seperti lemahnya kapasitas sumber daya manusia,
tumpang tindih regulasi, serta intervensi politik dalam proses penegakan
hukum. Kritik yang muncul umumnya berfokus pada aspek administratif
dan kelembagaan, seperti efektivitas sanksi atau koordinasi antarinstansi,
tetapi belum menyentuh akar persoalan filosofis mengenai bagaimana hukum
memandang dan memperlakukan alam.?

Beberapa penelitian dan literatur hukum sudah mulai mengangkat
isu tentang ecological justice dan rights of nature, terutama dalam konteks
pengakuan subjek hukum non-manusia di beberapa yurisdiksi, seperti
Selandia Baru, Ekuador, dan Bolivia. Namun, di banyak negara, termasuk
Indonesia, gagasan ini masih dipandang sebagai wacana pinggiran yang
belum menjadi arus utama dalam diskursus hukum. Dalam kajian Maria
Valeria Berros, dijelaskan bahwa Ekuador dan Bolivia merupakan pelopor
dalam mengakui hak-hak alam melalui reformasi konstitusi yang mengadopsi
prinsip-prinsip kosmovisi masyarakat adat seperti buen vivir dan vivir bien.
Di Selandia Baru, pengakuan terhadap Sungai Whanganui sebagai entitas
hukum yang memiliki hak-hak legal mencerminkan pergeseran paradigma
hukum menuju pengakuan subjek hukum nonmanusia. Namun, pendekatan ini
masih menghadapi tantangan besar dalam implementasi dan belum menjadi
arus utama di banyak negara, termasuk Indonesia, yang masih berpegang pada
kerangka hukum antroposentris.*

Pada sisi lain, diskursus di luar hukum, terutama dalam bidang filsafat
lingkungan, etika ekologis, dan ekofeminisme, telah lebih maju dalam

menawarkan kritik radikal terhadap paradigma antroposentris yang melandasi

23 OliviaAnggieJohar, “Realitas Permasalahan Penegakan Hukum Lingkungan DiIndonesia,” Jurnal
Ilmu Lingkungan 15, no. 1 (2021): 62, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:234893759.

24 Maria Valeria Berros, “Challenges for the Implementation of the Rights of Nature: Ecuador and
Bolivia as the First Instances of an Expanding Movement,” Latin American Perspectives 48, no.
3 (May 2021): 193-96, https://doi.org/10.1177/0094582X211004898.

415



JURNAL MIMBAR HUKUM

relasi manusia dengan alam. Sayangnya, kritik-kritik ini belum sepenuhnya
terintegrasi ke dalam kerangka pemikiran hukum arus utama. Implikasi dari
ketidakterintegrasian ini sangat signifikan karena hukum terus beroperasi
dengan asumsi-asumsi yang justru menjadi penyebab krisis ekologis sehingga
solusi hukum yang dihasilkan cenderung paliatif dan tidak menyentuh akar
persoalan.” Integrasi kritik etika lingkungan menjadi keniscayaan karena
tanpa pergeseran paradigmatik ini, hukum akan terus gagal melindungi
keberlanjutan ekologis—terbukti dari fakta bahwa meskipun Indonesia
memiliki lebih dari 80 peraturan terkait dengan lingkungan, laju deforestasi
tetap mencapai 1,18 juta hektar per tahun pada 2023.*° Tanpa kerangka
etika ekologis yang kuat, hukum akan terus melegitimasi eksploitasi alam
atas nama pembangunan, sebagaimana dikritik Boyd yang menyatakan
bahwa sistem hukum antroposentris tidak hanya gagal mencegah kehancuran
lingkungan tetapi secara aktif memfasilitasinya melalui regulasi yang
memihak kepentingan korporasi ekstraktif.?’” Carolyn Merchant dalam The
Death of Nature menjelaskan bahwa filsafat Barat modern telah membentuk
cara pandang mekanistik terhadap alam, yang memisahkan manusia dari
lingkungan dan menjadikan alam sebagai objek yang dapat dieksploitasi. la
menelusuri bagaimana Revolusi Ilmiah menggeser pandangan kosmologis
yang holistik menjadi paradigma yang menekankan dominasi manusia atas
alam, dan mengaitkan hal ini dengan struktur patriarki yang juga menindas
perempuan dan alam secara bersamaan.?®

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengisi kekosongan dalam
kajian hukum, dengan membawa perspektif etika ekologis sebagai lensa kritis
untuk mendekonstruksi konstruksi hukum atas hak lingkungan yang selama
ini terjebak dalam kerangka antroposentris dan instrumental. Pendekatan ini

diharapkan dapat memperluas horizon pemikiran hukum, tidak hanya sebagai

25 Nathalie Riths and Aled Jones, “The Implementation of Earth Jurisprudence through Substantive
Constitutional Rights of Nature,” Sustainability 8, no. 2 (2016): 3—4, https://doi.org/10.3390/
su8020174.

26 Danur Lambang Pristiandaru, “Deforestasi RI Terburuk Kedua Di Dunia, 1,18 Juta
Hektare Hutan Rusak,” Kompas.Com, October 14, 2025, https://lestari.kompas.com/
read/2024/10/14/150000086/deforestasi-ri-terburuk-kedua-di-dunia-1-18-juta-hektare-hutan-
rusak, diakses pada I November 2025.

27 R. Boyd, The Rights of Nature, 52-55.

28 Carolyn Merchant, “The Scientific Revolution and The Death of Nature,” Isis 97, no. 3 (2006):
513-33, JSTOR, https://doi.org/10.1086/508090.

416



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

alat pengatur, tetapi juga sebagai refleksi atas relasi manusia-alam yang lebih
adil secara ekologis.

Berdasarkan uraian mengenai konstruksi hukum atas hak lingkungan
hidup yang masih bercorak antroposentris serta realitas, hukum kerap
beroperasi dalam logika kapitalisme yang mendorong eksploitasi sumber
daya alam , sebagaimana nyata terlihat dalam Undang-Undang Nomor 3
Tahun 2020 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 4 Tahun 2009
tentang Pertambangan Mineral dan Batubara (UU Minerba), yang menghapus
batas luas wilayah pertambangan dan memberikan perpanjangan izin otomatis
hingga 20 tahun tanpa kewajiban rehabilitasi memadai sehingga langsung
menguntungkan tujuh perusahaan besar yang bertanggung jawab atas 87.000
hektar lubang tambang telantar.? Selain itu, amandemen UU Minerba pada
2025 memberikan prioritas izin kepada organisasi keagamaan dan universitas
tanpa tender transparan, meskipun tiga dari lima anggota DPR memiliki
kepentingan bisnis di industri ekstraktif.’* Hal ini menunjukkan bahwa
legislasi telah menjadi instrumen akumulasi modal dengan mengorbankan
keberlanjutan ekologis.’! Maka, kajian ini bertujuan untuk menjawab beberapa
permasalahan mendasar sebagai berikut:

1. Bagaimana konstruksi hak atas lingkungan dalam paradigma hukum
modern dan sejauh mana paradigma tersebut merepresentasikan cara
pandang antroposentris?

2. Bagaimana kritik yang diajukan oleh etika lingkungan, khususnya
melalui perspektif ekofeminisme dan bioetika, terhadap paradigma
hukum yang antroposentris tersebut?

3. Apakah mungkin paradigma hukum berbasis hak atas lingkungan
direformulasiuntuk bergerak menujukeadilanekologis danbagaimana
tawaran alternatif konstruksi hukum yang lebih ekosentris?

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan kajian kritis terhadap

29 Hans Nicholas Jong, “With New Law, Indonesia Gives Miners More Power and Fewer
Obligations,” Mongabay, May 13, 2025, https://news.mongabay.com/2020/05/indonesia-
mining-law-minerba-environment-pollution-coal/, diakses pada 1 November 2025.

30 Hans Nicholas Jong, “Indonesia Rushes Mining Law Amendments, Raising Environmental
and Governance Alarms,” Mongabay, January 30, 2025, https://news.mongabay.com/2025/01/
indonesia-rushes-mining-law-amendments-raising-environmental-and-governance-alarms/.

31 Kartikasari F. 1., “Mining and Environmental Protection in Indonesia: Regulatory Pitfalls”
(Doctoral Thesis, Universiteit Leiden, 2024),201, https://scholarlypublications.universiteitleiden.
nl/handle/1887/3748341.

417



JURNAL MIMBAR HUKUM

konstruksi hak atas lingkungan dalam paradigma hukum modern yang
bercorak antroposentris. Kajian ini dimaksudkan untuk mengungkap
bagaimana paradigma tersebut berkontribusi terhadap keterbatasan hukum
dalam menjawab krisis ekologis yang dihadapi saat ini, khususnya dalam
konteks sistem kapitalisme global. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan
untuk mendalami kritik yang ditawarkan oleh etika lingkungan, khususnya
perspektif ekofeminisme dan bioetika, terhadap fondasi filosofis hukum
modern. Pada akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat menawarkan model
konstruksi hukum alternatif yang lebih berorientasi pada keadilan ekologis
dan berpijak pada prinsip ekosentrisme.

Krisis ekologis global yang semakin akut telah menunjukkan kegagalan
hukum modern dalam menjalankan perannya sebagai pelindung keberlanjutan
lingkungan. Kegagalan ini tidak hanya disebabkan oleh kelemahan dalam
penegakan hukum atau ketidakjelasan norma, tetapi juga berakar pada asumsi
filosofis yang mendasari hukum itu sendiri, yakni cara pandang antroposentris
yang menempatkan alam sebagai objek hukum yang keberadaannya semata-
mata bernilai sejauh bermanfaat bagi manusia. Dalam konteks kapitalisme
global, situasi ini semakin diperparah oleh logika pertumbuhan tanpa batas
yang justru bertentangan dengan prinsip-prinsip keberlanjutan ekologis.

Penelitian ini menjadi penting karena menawarkan perspektif alternatif
yang selama ini belum menjadi arus utama dalam diskursus hukum, khususnya
di Indonesia. Dengan membawa lensa etika ekologis, ekofeminisme, dan
bioetika, penelitian ini tidak hanya mengkritisi hukum dari sisi normatif,
tetapi juga mendekonstruksi fondasi filosofisnya. Urgensi penelitian ini tidak
hanya terletak pada kontribusi teoretisnya bagi pengembangan ilmu hukum,
tetapi juga pada relevansinya untuk mendorong reformulasi kebijakan hukum
lingkungan yang lebih adil secara ekologis.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan
pendekatan filsafat hukum, konseptual, historis, dan komparatif. Pendekatan
historis digunakan untuk menelusuri akar antroposentrisme dalam hukum
Indonesia sejak era kolonial hingga kontemporer, sedangkan pendekatan
komparatif menganalisis praktik pengakuan hak-hak alam di Ekuador,
Bolivia, dan Selandia Baru sebagai pembelajaran bagi rekonstruksi hukum

lingkungan Indonesia. Metode ini berfokus pada analisis terhadap norma

418



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

hukum yang berlaku, prinsip-prinsip hukum lingkungan, serta teori-teori
dalam etika lingkungan, seperti ekofeminisme dan bioetika. Kajian dilakukan
melalui analisis literatur, baik dokumen hukum positif (peraturan perundang-
undangan, yurisprudensi, dan dokumen internasional) maupun literatur
filsafat hukum dan etika ekologis, untuk mendekonstruksi konstruksi hak
atas lingkungan dalam paradigma hukum modern serta menawarkan alternatif

formulasi hukum berbasis keadilan ekologis.

B. Antroposentrisme Hukum dan Krisis Paradigma

Hukum modern tidak lahir dalam ruang hampa. la adalah produk dari
konstruksi pemikiran filsafat Barat yang sejak era Pencerahan menempatkan
manusia sebagai pusat tata nilai. Cara pandang ini dikenal sebagai
antroposentrisme, yakni keyakinan bahwa manusia adalah subjek utama
dalam sistem moral, sosial, dan hukum, sedangkan alam diposisikan sebagai
objek yang nilainya ditentukan semata-mata berdasarkan manfaatnya bagi
manusia. Dalam kajian M. Ied Al Munir, dijelaskan bahwa antroposentrisme
merupakan paradigma etika lingkungan yang menempatkan manusia sebagai
pusat nilai moral dan entitas paling signifikan dalam tatanan kosmos.
Pandangan ini berakar dari filsafat Barat modern, khususnya tradisi Cartesian
dan rasionalisme Pencerahan, yang memisahkan manusia dari alam dan
menganggap alam sebagai objek yang dapat dimanfaatkan demi kepentingan
manusia. Paradigma ini dianggap sebagai penyebab utama krisis ekologis
karena mengabaikan nilai intrinsik makhluk nonmanusia.*

Akar historis dari antroposentrisme hukum dapat ditelusuri dari warisan
pemikiran dualistik Cartesian yang memisahkan secara tegas antara manusia
(res cogitans) dan alam sebagai benda mati (res extensa). Pandangan ini
kemudian diadopsi oleh tradisi hukum modern yang berkembang dengan
asumsi dasar bahwa hukum berfungsi untuk mengatur relasi antarmanusia,
sementara alam tidak dipandang sebagai entitas yang memiliki nilai atau
kedudukan hukum tersendiri. Dalam kajian Syahrul Fauzul Kabir, dijelaskan
bahwa konsep pertanggungjawaban hukum dalam tradisi Barat banyak
dipengaruhi oleh dualisme Cartesian, yang memisahkan secara tegas antara
pikiran (res cogitans) dan tubuh atau dunia material (res extensa). Pandangan

ini membentuk kerangka hukum yang menekankan rasionalitas manusia

32 Al Munir, “Corak Paradigma Etika Lingkungan,” 5.

419



JURNAL MIMBAR HUKUM

sebagai dasar legitimasi moral dan hukum, sementara alam diposisikan
sebagai entitas pasif yang tidak memiliki kapasitas moral atau kedudukan
hukum. Warisan ini turut memperkuat paradigma antroposentris dalam sistem
hukum modern.*

Dalam konstruksi ini, perlindungan terhadap lingkungan hidup tidak
didasarkan pada pengakuan atas nilai intrinsik alam, tetapi semata-mata
karena lingkungan dibutuhkan untuk menunjang hak-hak manusia atas
kesehatan, kenyamanan, dan kelangsungan hidup. Konsep hak atas lingkungan,
sebagaimana dirumuskan dalam berbagai perangkat hukum, baik nasional
maupun internasional, pada dasarnya adalah hak manusia atas lingkungan yang
bersih dan sehat, bukan hak lingkungan itu sendiri untuk eksis, berkembang,
dan dilindungi.** Sebagai contoh konkret, dalam konstitusi negara bagian
Illinois, Amerika Sserikat, yang menyatakan “each person has the right to
a healthful environment,” perlindungan lingkungan tetap dijustifikasi dari
perspektif kesehatan manusia, tidak dari nilai intrinsik alam itu sendiri,* yang
mencerminkan dominasi paradigma antroposentris bahkan dalam instrumen
hukum yang secara eksplisit mengakui hak lingkungan. Dalam kajian Felix
Riondi Sugar dan Dominikus Zinyo Darling, dijelaskan bahwa pendekatan
antroposentris dalam hukum lingkungan menempatkan alam hanya sebagai
objek yang bernilai sejauh bermanfaat bagi manusia. Pandangan ini
mengabaikan nilai intrinsik alam dan memperkuat relasi dominatif manusia
terhadap lingkungan. Mereka menekankan bahwa perlindungan lingkungan
yang hanya didasarkan pada hak manusia atas lingkungan yang bersih dan
sehat tidak cukup untuk menjawab krisis ekologis yang bersifat sistemik. Oleh
karena itu, dibutuhkan transformasi paradigma menuju pendekatan ekosentris
yang mengakui alam sebagai mitra moral dan subjek hukum.?

Konstruksi hukum seperti ini tidak berdiri sendiri, tetapi beroperasi dalam

33 Syahrul Fauzul Kabir, “Kejahatan Dan Hukuman: Tantangan Filosofis Determinisme-Kausal
Terhadap Pertanggungjawaban Pidana,” Jurnal Hukum & Pembangunan 49, no. 2 (2019): 284.

34 Andrew Brennan and Norva Y. S. Lo, “Environmental Ethics,” in Stanford Encyclopedia of
Philosophy, Summer 2024 Edition, ed. Edward N. Zalta and Uri Nodelman, accessed October
28, 2025, https://plato.stanford.edu/entries/ethics-environmental/.

35 Christen Maccone, “Should Environmental Protection Be Through Anthropocentric Rights?,”
Pace Environmental Law Review 41, no. 1 (2023): 78.

36 Felix Riondi Sugar and Dominikus Zinyo Darling, “Antroposentrisme Dan Krisis Lingkungan
Dalam Perspektif Ensiklik Laudato Si’,” ARTICLES, CARAKA: Jurnal Teologi Biblika Dan
Praktika 6, no. 1 (March 2025): 8, https://doi.org/10.46348/car.v6il.307.

420



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

kerangka sistem ekonomi kapitalisme global yang memiliki logika dasar berupa
akumulasi, ekspansi, dan pertumbuhan tanpa batas. Kapitalisme memerlukan
mekanisme legal yang melegitimasi konversi alam menjadi komoditas —
sebuah proses yang dikenal sebagai komodifikasi alam.’’” Komodifikasi ini
melibatkan privatisasi, valuasi moneter, dan penciptaan pasar untuk “jasa
ekosistem” yang sebelumnya berada di luar sistem pertukaran ekonomi,?®
di mana, sebagaimana dijelaskan Neil Smith, tidak ada satu pun bagian dari
permukaan bumi, atmosfer, samudra, atau lapisan biologis yang kebal dari
transformasi oleh kapital.’* Dalam konteks ini, hukum tidak hanya berfungsi
sebagai penjaga ketertiban sosial, tetapi juga sebagai infrastruktur normatif
yang memungkinkan dan melanggengkan eksploitasi sumber daya alam secara
sah. Dalam kajian Syahwal, dijelaskan bahwa hukum dalam sistem kapitalisme
tidak hanya berfungsi sebagai perangkat normatif yang netral, tetapi juga
sebagai instrumen ideologis yang melegitimasi kekuasaan dan kepentingan
ekonomi dominan. Melalui bahasa hukum dan simbol-simbol legalitas, proses
eksploitasi dan konversi alam menjadi komoditas dapat dibingkai sebagai
tindakan sah dan rasional. Dengan demikian, hukum berperan aktif dalam
membentuk struktur sosial dan ekonomi yang memungkinkan akumulasi
kapital melalui perampasan sumber daya alam.*

Krisis ekologis yang kita saksikan hari ini—dari perubahan iklim,
kehilangan keanekaragaman hayati, hingga kehancuran ekosistem—pada
dasarnya adalah manifestasi dari kegagalan paradigma hukum modern yang
bercorak antroposentris dan instrumentalistik.*' [PCC AR6 (2023) menegaskan
bahwa perubahan iklim telah menyebabkan kerusakan luas pada ekosistem

terestrial, air tawar, dan laut di seluruh dunia, dengan laju kepunahan spesies

37 Noel Castree, “Commodifying What Nature?,” Progress in Human Geography 27, no. 3 (June
2003): 274, https://doi.org/10.1191/0309132503ph4280a.

38 Morgan M. Robertson, “The Neoliberalization of Ecosystem Services: Wetland Mitigation
Banking and Problems in Environmental Governance,” Themed Issue on “Neoliberal Nature
and the Nature of Neoliberalism” 35, no. 3 (May 2004): 362, https://doi.org/10.1016/].
geoforum.2003.06.002.

39 Neil Smith, “Nature as Accumulation Strategy,” Socialist Register 43 (2009): 25.

40 Syahwal Syahwal, “Kekerasan Dan Kuasa Simbolik Dalam Hukum: Sebuah Kritik Ideologi Atas
Legitimasi Cipta Kerja,” Undang: Jurnal Hukum 7,no. 1 (2024): 1-41, https://doi.org/10.22437/
ujh.7.1.1-41.

41 R. K. Pachauri et al., “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution of Working Groups
I, IT and III to the Fifth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change,”
ePIC (Electronic Publication Information Center), IPCC, March 8, 2014, 10-11, https://doi.
org/10013/epic.45156.

421



JURNAL MIMBAR HUKUM

kini 100-1.000 kali lebih tinggi dari tingkat alami, sekitar 50% spesies telah
bergeser ke kutub atau ke ketinggian lebih tinggi, dan hampir 50% lahan
basah pesisir telah hilang dalam 100 tahun terakhir,*> sementara sekitar 3,3-
3,6 miliar orang hidup di negara-negara yang sangat rentan terhadap dampak
iklim.* Dalam konteks hukum, meskipun proliferasi regulasi lingkungan
secara global, degradasi ekosistem terus berlanjut karena kerangka hukum
yang ada tetap beroperasi dalam logika antroposentris yang melegitimasi
eksploitasi** sehingga menunjukkan bahwa tanpa transformasi paradigmatik,
hukum gagal membangun relasi yang adil antara manusia dan lingkungan.
Hukum yang dibangun dengan asumsi bahwa alam adalah objek, pada akhirnya
tidak memiliki kapasitas normatif untuk menghadirkan keadilan ekologis
yang sejati. Dalam kajian Lailiy Muthmainnah dan kolega, dijelaskan bahwa
krisis ekologis global tidak hanya disebabkan oleh kegagalan teknis dalam
pengelolaan lingkungan, tetapi juga oleh paradigma hukum dan kebijakan yang
masih berakar pada cara pandang antroposentris dan kapitalistik. Akibatnya,
eksploitasi alam dilegitimasi secara sistemik dan keadilan ekologis menjadi

sulit terwujud.®
C. Etika Lingkungan: Kritik Radikal terhadap Paradigma Hukum

Kritik terhadap paradigma hukum modern yang bercorak antroposentris
tidak hanya lahir dari diskursus internal ilmu hukum, tetapi juga datang dari
luar ranah hukum, khususnya dari perkembangan pemikiran dalam etika
lingkungan, deep ecology, dan ekofeminisme. Berbeda dengan pendekatan
hukum yang cenderung legalistik dan normatif, etika lingkungan menawarkan
kerangka berpikir yang berangkat dari pertanyaan filosofis yang lebih
mendasar tentang relasi manusia dengan alam. Dalam kajian Holmes Rolston

III, dijelaskan bahwa etika lingkungan tidak hanya menuntut perlindungan

42 Pachauri et al., “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution of Working Groups I,
IT and III to the Fifth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change,”
12-13.

43 Pachauri et al., “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution of Working Groups I,
IT and III to the Fifth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change,”
14-15.

44 Louis J. Kotz¢ and Paola Villavicencio Calzadilla, “Somewhere between Rhetoric and Reality:
Environmental Constitutionalism and the Rights of Nature in Ecuador,” Transnational
Environmental Law 6, no. 3 (2017): 403-4, Cambridge Core, https://doi.org/10.1017/
S2047102517000061.

45 Muthmainnah, Mustansyir, and Tjahyadi, “Kapitalisme, Krisis Ekologi, Dan Keadilan Inter-
Generasi,” 3.

422



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

terhadap alam karena manfaatnya bagi manusia, tetapi juga menekankan
bahwa alam memiliki nilai moral yang melekat. la menolak pendekatan
antroposentris yang mendominasi sistem hukum dan kebijakan lingkungan
serta menyerukan perlunya kerangka etika yang mengakui hak moral makhluk
nonmanusia dan integritas ekosistem secara keseluruhan.*

Salah satu kritik yang paling tajam datang dari tradisi ekofeminisme,
yang mengedepankan adanya paralelisme antara dominasi patriarkal atas
perempuan dengan eksploitasi alam oleh sistem kapitalisme dan hukum
modern. Ekofeminisme memandang bahwa cara hukum memperlakukan
alam—sebagai objek, sumber daya, dan entitas tanpa suara hukum—serupa
dengan cara sistem patriarkimemperlakukan perempuan: direduksi menjadialat
produksi dan dikendalikan demi kepentingan struktur kekuasaan. Pandangan
ini menunjukkan bahwa dominasi terhadap alam bukan sekadar persoalan
ekonomi atau hukum, melainkan merupakan cerminan dari sistem nilai yang
lebih dalam, yakni hierarki dan dualisme yang tertanam dalam budaya hukum
modern. Dalam karya klasiknya, Carolyn Merchant menjelaskan bahwa
Revolusi Ilmiah di Barat telah mengubah cara pandang terhadap alam dari
sesuatu yang hidup dan bersifat relasional menjadi objek mekanistik yang
dapat dikendalikan. Ia menekankan bahwa dominasi terhadap alam berjalan
seiring dengan dominasi terhadap perempuan karena keduanya diposisikan
sebagai “yang lain” dalam struktur patriarkal dan kapitalistik. Merchant
menegaskan bahwa sistem nilai ini tertanam dalam institusi sosial, termasuk
hukum, yang memperkuat relasi hierarkis dan eksploitatif terhadap alam dan
perempuan.?’

Kritik lain datang dari gagasan deep ecology, yang menolak pandangan
bahwa manusia berada di pusat sistem nilai. Deep ecology menegaskan bahwa
seluruh makhluk hidup, termasuk unsur-unsur nonhayati, memiliki nilai
intrinsik yang tidak bergantung pada kebermanfaatannya bagi manusia .*®
Perspektif ini secara langsung menggugat fondasi hukum modern yang hanya

mengakui manusia sebagai subjek hukum dan memandang alam sebagai objek

46 Holmes Rolston III, Environmental Ethics: Duties to and Values in the Natural World - Book
Summary (Philadelphia: Temple University Press, 1988), 5-6.

47 Merchant, “The Scientific Revolution,” 514—15.

48 Muhammad Farhan Firas, Wiza Atholla Andriansyah, and Saifullah Saifullah, “Deep Ecology:
Telaah Atas Pandangan Ekologi Fazlur Rahman,” Journal of Humanities Issues 2, no. 2 (2024):
109, http://dx.doi.org/10.24014/jhi.v2i2.35291.

423



JURNAL MIMBAR HUKUM

yang dapat diatur. Dalam kerangka deep ecology, hukum seharusnya bergerak
dari paradigma antroposentris menuju ekosentris, di mana hukum tidak hanya
melindun®gi lingkungan demi kepentingan manusia, tetapi juga mengakui
hak-hak alam itu sendiri. *° Konsep ini menekankan perlunya cara pandang
yang tidak lagi berfokus semata pada manusia, tetapi juga memperhatikan
kepentingan seluruh komunitas ekologis. Alam beserta sumber daya yang
dikandungnya tidak seharusnya hanya diposisikan sebagai objek untuk
memenuhi kebutuhan manusia, tetapi perlu dihargai sebagai entitas yang
memiliki kedudukan dan hak layaknya manusia.”’ Dalam karya Arne Naess
dan George Sessions, dijelaskan bahwa deep ecology menolak pandangan
hierarkis yang menempatkan manusia di atas makhluk hidup lainnya. Mereka
menegaskan bahwa seluruh entitas dalam alam semesta—baik hayati maupun
nonhayati—memiliki nilai intrinsik yang tidak tergantung pada manfaatnya
bagi manusia. Pandangan ini menuntut perubahan radikal dalam cara manusia
memahami relasinya dengan alam, termasuk dalam sistem hukum, yang
selama ini hanya mengakui manusia sebagai subjek hukum dan mengabaikan
hak-hak alam.>?

Dalam perkembangan terbaru, muncul pula gagasan bioetika lingkungan,
yang memperluas prinsip bioetika—semula terbatas pada relasi manusia dan
kehidupan—menjadi relasi antara manusia dan seluruh komunitas ekologis.
Bioetika lingkungan menegaskan bahwa ada tanggung jawab moral dan etis
untuk memperlakukan alam sebagai entitas dengan hak moral, bukan sekadar
objek kebijakan. Perspektif ini memberikan landasan etis bagi pengembangan
hukum yang tidak lagi sekadar memfungsikan lingkungan sebagai instrumen,
tetapi sebagai mitra dalam sistem kehidupan yang saling bergantung. Dalam
kajian Yonggang Zhao, dijelaskan bahwa konsep land ethic yang dikembangkan

oleh Aldo Leopold merupakan respons terhadap krisis ekologis yang semakin

49 Arnae Naess and George Sessions, “Platform Principles of the Deep Ecology Movement,” in
The Deep Ecology Movement: An Introductory Anthology, ed. Alan Drengson and Yuichi Inoue
(Berkeley: North Atlantic Books, 1995), 24.

50 Andri G. Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif Keadilan Antar Generasi :
Sebuah Penelusuran Teoritis Singkat,” Masalah-Masalah Hukum 46, no. 1 (2017): 16, https://
doi.org/10.14710/mmh.46.1.2017.9-19.

51 Ayu Octa Melliana and Indirani Wauran, “Bangunan Argumentasi Yang Menempatkan Alam
Sebagai Subjek Hukum,” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu Hukum 8, no. 1 (2023): 94, https://doi.
org/10.24246/jrh.2023.v8.i1.p93-122.

52 Naess and Sessions, “Platform Principles,” 49-53.

424



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

parah. Etika ini menolak antroposentrisme dan menekankan pendekatan
holistik ekologis, di mana manusia dipandang sebagai bagian dari komunitas
ekologis, bukan sebagai penguasa atasnya. Leopold menegaskan bahwa
seluruh elemen alam—tanah, air, udara, tumbuhan, dan hewan—memiliki
nilai intrinsik dan harus dihormati secara etis. Pandangan ini menjadi dasar
penting bagi pengembangan etika lingkungan dan bioetika ekologis yang
lebih inklusif.*

Secara keseluruhan, kritik yang datang dari etika lingkungan,
ekofeminisme, dan deep ecology tidak sekadar mendesak perbaikan norma
hukum yang ada, tetapi menuntut perubahan mendasar terhadap fondasi
filosofis hukum itu sendiri. Kritik ini menolak asumsi legalisme modern
yang menempatkan alam sebagai entitas yang nilainya hanya ditentukan
berdasarkan relasinya dengan manusia. Sebaliknya, mereka mendorong
pengakuan atas nilai intrinsik alam dan perlunya pergeseran paradigma hukum
dari antroposentris menuju ekosentris. Dalam kajian Nathalie Riths dan Aled
Jones, dijelaskan bahwa pendekatan hukum konvensional yang berakar pada
antroposentrisme telah gagal menjawab tantangan krisis ekologis global.
Mereka mengusulkan paradigma Earth Jurisprudence sebagai kerangka
hukum alternatif yang mengakui hak-hak alam dan nilai intrinsik ekosistem.
Pendekatan ini menuntut reformulasi hukum yang tidak lagi menempatkan
manusia sebagai pusat, melainkan sebagai bagian dari komunitas ekologis
yang saling bergantung.>*

D. Menuju Hukum Berbasis Etika Ekologis

Kritik terhadap antroposentrisme dalam hukum modern menimbulkan
pertanyaan mendasar: apakah paradigma hukum berbasis hak atas lingkungan
masih dapat direformulasi untuk menjawab krisis ekologis ataukah diperlukan
pergeseran total menuju paradigma hukum yang sepenuhnya baru? Pertanyaan
ini menjadi sangat relevan, mengingat bahwa hingga saat ini, sebagian besar
kerangka hukum lingkungan masih bergerak dalam batasan paradigma hak
yang berorientasi pada manusia. Dalam kajian Karina Fitri Darmawan,

dijelaskan bahwa meskipun hak atas lingkungan hidup telah diakui dalam

53 Yonggang Zhao, “An Analysis of Aldo Leopold’s Land Ethics,” International Journal
of Humanities Social Sciences and Education 3, no. 12 (2016): 21-25, http://dx.doi.
org/10.20431/2349-0381.0312003.

54 Riihs and Jones, “The Implementation of Earth Jurisprudence,” 174.

425



JURNAL MIMBAR HUKUM

berbagai instrumen hukum nasional dan internasional, implementasinya
masih terbatas pada wacana normatif yang tidak menyentuh akar persoalan
ekologis. Hak atas lingkungan sering kali diposisikan dalam kerangka hak
asasi manusia yang berorientasi pada pembangunan dan pertumbuhan
ekonomi sehingga mengabaikan dimensi ekologis yang lebih mendalam. Hal
ini menunjukkan bahwa paradigma hak yang dominan saat ini belum mampu
menjawab kompleksitas krisis lingkungan secara substantif.”

Salah satu opsi yang didiskusikan dalam literatur hukum lingkungan
kontemporer adalah mereformulasi paradigma hak itu sendiri.’® Alih-alih
menempatkan hak atas lingkungan sebagai hak individu untuk menikmati
lingkungan yang sehat, pendekatan ini mencoba memperluas konsep hak
menjadi hak kolektif, hak generasi mendatang, atau bahkan hak entitas
nonmanusia. Namun demikian, perlu dicatat bahwa reformulasi semacam
ini tetap berada dalam bingkai legalisme modern yang pada dasarnya masih
antroposentris. Dalam kajian Andri G. Wibisana, dijelaskan bahwa konsep
keadilan antargenerasi menuntut perluasan cakupan hak lingkungan dari
sekadar hak individu menjadi hak kolektif yang mencakup generasi mendatang.
Ia menekankan bahwa pendekatan hak individu tidak memadai untuk
menjawab tantangan ekologis jangka panjang karena gagal merepresentasikan
kepentingan pihak-pihak yang belum lahir. Oleh karena itu, diperlukan
kerangka hukum yang mengakui hak-hak ekologis lintas generasi sebagai
bagian dari tanggung jawab moral dan hukum umat manusia terhadap planet

ini.>’

55 Karina Fitri Darmawan, “Hak Asasi Lingkungan Versus Hak Atas Pembangunan Sebagai. HAM:
Antara Konflik Dan Keseimbangan,” Articles, Jurnal Poros Hukum Padjadjaran 3, no. 2 (2022):
16984, https://doi.org/10.23920/jphp.v3i2.685.

56 Diskusireformulasi paradigma hak lingkungan berkembang baik di level global maupun nasional.
Lihat Craig M. Kauffman and Pamela L. Martin, “Can Rights of Nature Make Development More
Sustainable? Why Some Ecuadorian Lawsuits Succeed and Others Fail,” World Development
92 (April 2017): 130-42, https://doi.org/10.1016/j.worlddev.2016.11.017; Alex Putzer et al.,
“Putting the Rights of Nature on the Map. A Quantitative Analysis of Rights of Nature Initiatives
across the World,” Journal of Maps 18, no. 1 (January 2022): 89-96, https://doi.org/10.1080/174
45647.2022.2079432 (reformulasi paradigma hak lingkungan dan identifikasi 409 inisiatif di 39
negara). Di Indonesia, lihat Antono Adhi Susanto, “Reconstruction of the 1945 Constitution for
Strengthening the Legal Framework of Indonesia Environmental Law,” Jurnal Konstitusi 21, no.
2 (2024): 189, https://doi.org/10.31078/jk2122; Hario Danang Pambudhi and Ega Ramadayanti,
“Menilai Kembali Politik Hukum Perlindungan Lingkungan Dalam Undang-Undang Cipta
Kerja Untuk Mendukung Keberlanjutan Ekologis,” Jurnal Hukum Lingkungan Indonesia 7, no.
2 (2021): 299, https://doi.org/10.38011/jhli.v7i2.313.

57 Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif,” 10—12.

426



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Alternatif yang lebih radikal ditawarkan oleh gagasan hukum berbasis
ekosentrisme. Dalam pendekatan ini, hukum tidak lagi sekadar berfungsi
untuk mengatur hubungan antarmanusia terkait dengan pemanfaatan
lingkungan, tetapi juga mengakui alam sebagai subjek hukum yang memiliki
hak-hak inheren. Beberapa yurisdiksi telah mulai mengadopsi pendekatan
ini, seperti pengakuan Sungai Whanganui di Selandia Baru sebagai subjek
hukum, Konstitusi Ekuador yang mengakui hak-hak alam (Pacha Mama),
dan hukum di Bolivia tentang hak Ibu Bumi. Dalam kajian Rian Adhivira
Prabowo dan kolega, dijelaskan bahwa pengakuan alam sebagai subjek
hukum telah diterapkan di beberapa yurisdiksi melalui pendekatan yang
berbeda. Di Ekuador, Konstitusi 2008 (7itle II. Rights, Chapter 7. Rights
of nature, Article 71-74) secara eksplisit mengakui hak-hak alam (rights of
nature) sebagai bagian dari kerangka hukum nasional.®® Di Selandia Baru,
Sungai Whanganui diakui sebagai entitas hukum melalui perjanjian antara
pemerintah dan suku Maori, yang memberikan sungai tersebut status hukum
setara dengan manusia. Sementara itu, Bolivia mengadopsi hukum tentang
“Hak Ibu Bumi” (Ley de Derechos de la Madre Tierra) yang menetapkan
alam sebagai subjek hukum dengan hak-hak inheren. Ketiga preseden ini
mencerminkan pergeseran paradigma hukum menuju pendekatan ekosentris
yang mengakui nilai intrinsik alam.>

Gagasan ini juga sejalan dengan perkembangan pemikiran dalam Earth
Jurisprudence, yang menegaskan bahwa sistem hukum manusia harus menjadi
bagian dari sistem hukum yang lebih besar, yakni hukum alam (law of the
Earth). Prinsip dasar dari pendekatan ini adalah bahwa semua makhluk hidup
dan elemen alam memiliki nilai intrinsik dan hak untuk eksis, berkembang,
dan berkontribusi dalam komunitas kehidupan. Dalam kajian Jamie Murray,
dijelaskan bahwa FEarth Jurisprudence merupakan kerangka hukum yang
dikembangkan dari pemikiran Thomas Berry dan Cormac Cullinan, yang
menolak pandangan hukum modern yang antroposentris dan eksploitatif.
Pendekatan ini menempatkan hukum manusia sebagai bagian dari sistem

hukum yang lebih besar—yakni hukum alam—dan menekankan bahwa semua

58 Constitution of the Republic of Ecuador (2008), 24.

59 Rian Adhivira Prabowo, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu Putra Herlambang, et al.,
“Bisakah Alam Menjadi Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman,” Jurnal Hukum
Dan Pembangunan 50, no. 1 (2020): 3, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:225580863.

427



JURNAL MIMBAR HUKUM

makhluk hidup serta elemen alam memiliki nilai intrinsik dan hak untuk eksis
serta berkembang. Earth Jurisprudence menyerukan rekonstruksi hukum yang
tidak hanya melayani kepentingan manusia, tetapi juga menjaga keseimbangan
ekologis dan keutuhan komunitas kehidupan.®

Dalam konteks Indonesia, penerapan paradigma hukum berbasis etika
ekologis menghadapi tantangan yang cukup besar, mengingat sistem hukum
nasional masih sangat kuat dipengaruhi oleh konstruksi hukum kolonial
dan positivisme hukum. Namun demikian, peluang untuk mengintegrasikan
prinsip-prinsip keadilan ekologis tetap terbuka, baik melalui reinterpretasi
norma yang ada, penguatan asas keberlanjutan dalam kebijakan publik, maupun
melalui advokasi terhadap pengakuan hak-hak alam dalam legislasi nasional.
Dalam kajian Rochmad dan Arista Candra Irawati, dijelaskan bahwa tantangan
utama dalam membangun hukum lingkungan yang berkelanjutan di Indonesia
meliputi lemahnya penegakan hukum, tumpang tindih regulasi, serta dominasi
kepentingan ekonomi dalam perumusan kebijakan. Mereka menekankan
bahwa sistem hukum nasional masih sangat dipengaruhi oleh warisan kolonial
dan pendekatan positivistik, yang cenderung mengabaikan dimensi ekologis
dan keadilan lingkungan. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan hukum yang
lebih holistik dan adaptif, yang mampu mengintegrasikan prinsip-prinsip
keberlanjutan dan partisipasi masyarakat dalam pengelolaan lingkungan.®!

Dengan demikian, transisi menuju hukum berbasis etika ekologis
tidak sekadar berupa perubahan normatif, tetapi memerlukan transformasi
epistemologis dan ontologis dalam cara pandang hukum .®* Transformasi
epistemologis berarti mengubah cara hukum memperoleh dan memvalidasi
pengetahuan tentang alam—dari yang semula hanya mengakui pengetahuan

ilmiah positivistik menjadi juga mengintegrasikan pengetahuan ekologis lokal

60 Jamie Murray, “Earth Jurisprudence, Wild Law, Emergent Law: The Emerging Field of Ecology
and Law—mPart 1,” Liverpool Law Review 35 (2014): 221-23, https://doi.org/10.1007/s10991-
014-9148-1.

61 Rochmad and Arista Candra Irawati, “Membangun Hukum Lingkungan Yang Berkelanjutan:
Tantangan Dan Solusi Global,” ADIL Indonesia Jurnal 5, no. 2 (2024): 164.

62 Eko Nurmardiansyah, “Eco-Philosophy Dan Implikasinya Dalam Politik Hukum Lingkungan
Di Indonesia,” MELINTAS An International Journal of Philosophy and Religion 30, no. 1
(2014): 70—-104, https://doi.org/10.26593/mel.v30i1.1283.70-104. Nurmardiansyah menegaskan
bahwa transformasi paradigma dari antroposentrisme ke ekosentrisme memerlukan perubahan
fundamental dalam ontologi dan epistemologi hukum lingkungan, bukan sekadar reformasi
instrumental.

428



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

dan indigenous knowledge yang telah lama memahami alam secara holistik.®
Transformasi ontologis berarti mengubah asumsi dasar tentang apa yang
dianggap sebagai entitas yang memiliki eksistensi hukum—dari yang semula
hanya mengakui manusia sebagai subjek hukum menjadi juga mengakui bahwa
alam (sungai, hutan, ekosistem) memiliki status ontologis sebagai subjek
yang berhak dilindungi secara hukum.** Hukum tidak lagi dilihat semata-mata
sebagai produk konsensus sosial untuk mengatur kepentingan manusia, tetapi
sebagai instrumen untuk menjaga keseimbangan dalam komunitas ekologis

yang lebih luas, di mana manusia adalah bagian, bukan pusat.
E. Praktik Hukum Berbasis Ekosentris di Berbagai Negara: Studi

Komparatif

Pergeseran dari paradigma hukum antroposentris menuju paradigma
ekosentris tidak lagi sebatas wacana teoretis. Beberapa yurisdiksi telah
mengambil langkah konkret untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekologis ke
dalamsistem hukummereka. Salahsatucontohpalingterkenaladalahpengakuan
terhadap sungai Whanganui di Selandia Baru sebagai subjek hukum melalui 7e
Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017. Undang-undang
ini secara eksplisit menyatakan bahwa sungai tersebut adalah entitas yang
memiliki kepribadian hukum tersendiri, dengan hak dan kewajiban layaknya
subjek hukum lainnya. Berdasarkan Te Awa Tupua (Whanganui River Claims
Settlement) Act 2017, Pasal 14 secara eksplisit menyatakan bahwa “7e Awa
Tupua is a legal person and has all the rights, powers, duties, and liabilities
of a legal person.” Undang-undang ini mengakui sungai sebagai entitas yang
hidup dan tak terpisahkan (a living and indivisible whole), mencakup seluruh
elemen fisik dan metafisiknya, dari hulu ke hilir.®> Selain itu, dalam kajian

Erin O’Donnell, dijelaskan bahwa pengakuan terhadap Sungai Whanganui

63 Riihs and Jones, “The Implementation of Earth Jurisprudence,” 4-6 menunjukkan perlunya
integrasi berbagai sistem pengetahuan termasuk indigenous knowledge dalam kerangka hukum;
dan dalam konteks Indonesia, lihat Nurmardiansyah, “Eco-Philosophy Dan Implikasinya,”
80-85 yang membahas perlunya hukum mengakui kearifan lokal sebagai sumber pengetahuan
ekologis yang valid.

64 Untuk transformasi ontologis, lihat Kurki, “Can Nature Hold Rights?”, yang menganalisis
perdebatan filosofis tentang status ontologis alam sebagai subjek hukum; dan Al Munir,
“Corak Paradigma Etika Lingkungan.” yang menjelaskan pergeseran ontologis dari paradigma
antroposentris yang hanya mengakui nilai intrinsik manusia menuju ekosentrisme yang mengakui
nilai intrinsik seluruh komunitas ekologis.

65 Rob Robson, Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017 Registration
Guideline (Land Information New Zealand, 2017), Section 14, 4.

429



JURNAL MIMBAR HUKUM

sebagai subjek hukum mencerminkan pergeseran mendalam dalam cara hukum
memahami alam. Pendekatan ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga
menciptakan kerangka hukum yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan
kultural masyarakat adat Maori ke dalam sistem hukum negara. O’Donnell
menekankan bahwa pengakuan ini merupakan bentuk konkret dari Earth
Jurisprudence, yang menempatkan alam sebagai entitas yang memiliki hak
inheren, bukan sekadar objek pengelolaan.®

Pengakuan hak-hak alam di berbagai yurisdiksi ini tidak muncul secara
tiba-tiba, melainkan merupakan hasil dari perjuangan politik dan hukum yang
panjang oleh masyarakat adat dan aktivis lingkungan. Dalam kasus Sungai
Whanganui, pengakuan /egal personhood merupakan hasil dari litigasi dan
negosiasi selama hampir 150 tahun antara suku Maori Whanganui (Whanganui
Iwi) dengan pemerintah Selandia Baru, yang diawali sejak era kolonial
tahun 1870-an ketika pemerintah kolonial Inggris mengindustrialisasi sungai
dan mengeksploitasi sumber dayanya.®’” Perjuangan intensif dimulai pada
tahun 1970-an selama periode yang dikenal sebagai “Mdori Renaissance,”
sebuah gerakan kebangkitan kesadaran politik dan perlawanan terhadap
kolonialisme.®® Puncak perjuangan terjadi pada tahun 1995 ketika masyarakat
Maori menduduki Pakaitore/Moutoa Gardens selama 79 hari sebagai
bentuk protes membela hak-hak sungai, yang kemudian mengarah pada
penandatanganan Ruruku Whakatupua (Whanganui River Deed of Settlement)
pada tahun 2014 setelah 140 tahun konflik dengan Pemerintah Mahkota dan
akhirnya diratifikasi dalam Parlemen melalui 7e Awa Tupua Act pada 15 Maret
2017.%° Tokoh-tokoh kunci dalam perjuangan ini termasuk Titi Tihu, yang
terlibat dalam proses yudisial dan parlementer selama 50 tahun hingga wafat
pada 1988; Sir Archie Taiaroa, yang wafat pada 2010; dan Gerrard Albert,

sebagai negosiator utama yang kemudian menjadi ketua Nga Tangata Tiaki o

66 Erin L O’Donnell, “At the Intersection of the Sacred and the Legal: Rights for Nature in
Uttarakhand, India,” Journal of Environmental Law 30, no. 1 (2018): 135-44, https://doi.
org/10.1093/jel/eqx026.

67 Liz Charpleix, “The Whanganui River as Te Awa Tupua: Place-Based Law in a Legally Pluralistic
Society,” The Geographical Journal 184, no. 1 (March 2018): 21-22, https://doi.org/10.1111/
ge0j.12238.

68 Mercedes Vicente, “A River with Standing: Personhood in Te Ao Maori,” PARSE, no. 12 (2020):
1, https://doi.org/10.70733/9bnd{72t5bd;.

69 Shannon Biggs, “Protecting the Sacred: Indigenous Reflections on Maori-Led Legal Personhood
(Series 1),” MOVEMENT RIGHTS, 2019, https://movementrights.org/protecting-the-sacred-
indigenous-reflections-on-maori-led-legal-personhood-series-1/.

430



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Whanganui, badan pemerintahan pascapenyelesaian.”

Pengakuan serupa juga terdapat dalam Konstitusi Ekuador tahun 2008,
yang merupakan konstitusi pertama di dunia yang secara eksplisit mengakui
hak-hak alam (rights of nature). Pasal 71 hingga 74 Konstitusi Ekuador
menetapkan bahwa alam, atau Pacha Mama, memiliki hak untuk eksis,
berkembang, dan diregenerasi. Dalam yurisdiksi Bolivia, disahkan pula Law
of the Rights of Mother Earth (Ley de Derechos de la Madre Tierra) pada
tahun 2010, yang mendefinisikan alam sebagai komunitas hidup dan mengakui
hak-hak inheren dari berbagai unsur ekologis. Dalam kajian Maria Valeria
Berros, dijelaskan bahwa Ekuador dan Bolivia merupakan dua negara pertama
yang secara eksplisit mengakui hak-hak alam dalam kerangka hukum nasional
mereka. Konstitusi Ekuador 2008, khususnya Pasal 71 hingga 74, menetapkan
bahwa alam (Pacha Mama) memiliki hak untuk eksis, mempertahankan dan
meregenerasi siklus hidupnya. Sementara itu, Bolivia mengesahkan Ley de
Derechos de la Madre Tierra pada tahun 2010, yang mendefinisikan Ibu Bumi
sebagai sistem hidup yang dinamis dan tak terpisahkan, serta mengakui hak-
hak inheren dari semua komponennya . Kedua pendekatan ini mencerminkan
pergeseran mendalam dari paradigma hukum antroposentris menuju kerangka
hukum yang lebih ekosentris dan berbasis kosmovisi masyarakat adat.”!
Paradigma ini sebetulnya selaras dengan nilai yang telah lama dianut oleh
masyarakat adat di Indonesia. Namun, perbedaan mendasar antara Ekuador-
Bolivia dan Indonesia terletak pada konteks politik konstitusional dan
kekuatan gerakan masyarakat adat dalam mempengaruhi reformasi hukum.
Di Ekuador dan Bolivia, pengakuan hak-hak alam merupakan hasil dari
koalisi politik yang kuat antara gerakan masyarakat adat (terutama CONAIE
di Ekuador dan organisasi-organisasi adat di Bolivia) dengan pemerintahan
progresif Rafael Correa dan Evo Morales yang berkuasa pada akhir 2000-an,
dalam konteks gelombang regionalisme kiri (pink tide) di Amerika Latin yang

menolak neoliberalisme dan mendukung agenda dekolonisasi.”” Sebaliknya,

70 Julia Hollingsworth, “This River in New Zealand Is Legally a Person. Here’s How It Happened,”
CNN World, 2020, https://edition.cnn.com/2020/12/11/asia/whanganui-river-new-zealand-intl-
hnk-dst/index.html.

71 Berros, “Challenges for the Implementation,” 1.

72 Untuk konteks politik Ekuador dan Bolivia, lihat Berros, “Challenges for the Implementation,”
dan Rickard Lalander, “Rights of Nature and the Indigenous Peoples in Bolivia and Ecuador:
A Straitjacket for Progressive Development Politics?,” Iberoamerican Journal of Development

431



JURNAL MIMBAR HUKUM

di Indonesia, meskipun terdapat gerakan masyarakat adat yang kuat melalui
AMAN (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara) sejak 1999 dan telah berhasil
mendorong Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 35/PUU-X/2012 tentang
hutan adat, Rancangan Undang-Undang tentang Pengakuan dan Perlindungan
Hak Masyarakat Hukum Adat (RUU PPHMHA) yang telah masuk dalam
Program Legislasi Nasional sejak 2011 hingga kini belum disahkan karena
resistansi kuat dari sektor bisnis dan beberapa kementerian yang khawatir
akan memperlambat investasi dan pembangunan.’

Sementara itu, India juga sempat mengakui Sungai Gangga dan Yamuna
sebagai entitas legal, meskipun kemudian putusan tersebut dibatalkan oleh
Mahkamah Agung India dengan pertimbangan administratif dan kewenangan.
Namun, putusan ini tetap menjadi preseden penting dalam diskursus hukum
lingkungan global. Dalam kajian Eco Jurisprudence Monitor, dijelaskan bahwa
pada Maret 2017, Mahkamah Tinggi Uttarakhand mengeluarkan putusan
dalam perkara Mohd. Salim v. State of Uttarakhand, yang menyatakan bahwa
Sungai Gangga dan Yamuna adalah entitas hukum dengan hak dan kewajiban
setara manusia.” Putusan ini menunjuk dua pejabat negara sebagai wali hukum
sungai. Namun, pada Juli 2017, Mahkamah Agung India membatalkan putusan
tersebut dengan alasan bahwa pengakuan tersebut menimbulkan implikasi
administratif dan yuridis yang kompleks serta melampaui kewenangan
pengadilan tingkat negara bagian.

Studi-studi komparatif ini menunjukkan bahwa penerapan paradigma
hukum ekosentris bukanlah gagasan utopis, melainkan sudah menjadi praktik
di berbagai yurisdiksi. Namun demikian, transposisi gagasan ini ke dalam
sistem hukum Indonesia menghadapi tantangan yang cukup besar. Struktur

hukum Indonesia yang masih sangat kuat dipengaruhi oleh positivisme

Studies 3, no. 2 (2014): 155, https://doi.org/10.2139/ssrn.2554291. Kedua presiden (Correa di
Ekuador 2007, Morales di Bolivia 2006) bekerja sama dengan organisasi masyarakat adat dalam
Majelis Konstituante untuk memasukkan konsep sumak kawsay/suma qamaiia (buen vivir) dan
hak-hak Pachamama ke dalam konstitusi sebagai alternatif terhadap kapitalisme global.

73 Saurlin Siagian, “Indigenous-Friendly Development,” Kompas.Com, July 25, 2025, https://
www.kompas.id/artikel/en-pembangunan-ramah-masyarakat-adat. Dalam rapat Badan Legislasi
DPR yang dihadiri Koalisi Masyarakat Sipil, Kemendikbud, dan Komnas HAM pada 11 Juli
2025, anggota DPR dari fraksi Nasdem dan PKB yang mendukung RUU MA menyatakan bahwa
pihak yang menolak RUU, terutama dari sektor bisnis dan beberapa kementerian, khawatir akan
perlambatan pembangunan dan investasi jika undang-undang ini disahkan.

74 Sodikin, “Perumusan Hak Atas Lingkungan Hidup Yang Baik Dan Sehat Dalam Undang-Undang
Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Serta Upaya Perlindungan Dan Pemenuhannya.”

432



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

hukum dan paradigma legalistik warisan kolonial menjadi hambatan utama
. Hambatan konkret tampak dalam kesulitan implementasi Putusan MK No.
35/PUU-X/2012; meskipun putusan tersebut menegaskan bahwa hutan adat
bukan bagian dari hutan negara, proses pengakuan wilayah adat memerlukan
verifikasi dan validasi yang sangat birokratis oleh pemerintah daerah dan
pusat, dengan persyaratan dokumentasi tertulis yang sulit dipenuhi oleh
masyarakat adat yang sistem hukumnya berbasis oral tradition (lisan).”
Lebih lanjut, fragmentasi regulasi antartingkat pemerintahan, provinsi versus
kabupaten/kota, dalam mengakui masyarakat hukum adat yang wilayahnya
melintasi batas administratif menciptakan ketidakpastian hukum dan
marginalisasi berkelanjutan terhadap komunitas adat’ sehingga menunjukkan
bahwa warisan positivisme kolonial tidak hanya bersifat doktrinal tetapi juga
struktural-institusional yang menghambat pengakuan sistem hukum alternatif

yang lebih ekosentris.
F. Kearifan Lokal dan Hukum Adat: Paradigma Ekosentris dalam Konteks

Indonesia

Paradigma hukum ekosentris sejatinya bukan sesuatu yang asing dalam
tradisi hukum Nusantara. Berbagai sistem hukum adat yang berkembang
di Indonesia pada dasarnya telah lama mengakui nilai intrinsik alam dan
menempatkan alam sebagai bagian dari komunitas moral, bukan sekadar
objek eksploitasi.

Contohnya dapat ditemukan dalam praktik Sasi di Maluku, yaitu larangan
mengambil hasil laut atau hasil hutan pada periode tertentu demi menjaga
keberlanjutan ekosistem. Praktik ini bukan hanya mekanisme pengelolaan
sumber daya, tetapi juga ekspresi dari keyakinan bahwa alam memiliki roh
dan nilai yang harus dihormati. Dalam kajian Nadia Putri Rachma Persada dan
kolega, dijelaskan bahwa Sasi merupakan sistem pengelolaan sumber daya
alam berbasis adat yang diterapkan oleh masyarakat Maluku untuk menjaga
keberlanjutan ekosistem laut dan darat. Praktik ini menetapkan periode
larangan pengambilan hasil alam tertentu demi melindungi siklus hidup

biota dan mencegah eksploitasi berlebihan. Lebih dari sekadar mekanisme

75 Myers et al., “Claiming the Forest.”

76 Rizki Jayuska et al., “The Ambiguous Authority of Provincial Governors in Customary Law
Recognition: Regulatory Fragmentation in Indonesia’s Decentralization Era,” Khazanah Hukum
7, no. 2 (2025): 281, https://doi.org/10.15575/kh.v7i2.46367.

433



JURNAL MIMBAR HUKUM

konservasi, Sasi juga mencerminkan pandangan kosmologis masyarakat yang
memandang alam sebagai entitas hidup yang memiliki nilai spiritual dan moral
sehingga harus dihormati dan dijaga melalui norma adat dan sanksi sosial.”’

Di Bali, sistem Awig-Awig tidak hanya mengatur hubungan antar
manusia, tetapi juga mengatur relasi manusia dengan lingkungan. Dalam
banyak komunitas adat di Bali, hutan, sumber air, dan sawah dianggap
sebagai bagian dari sistem kosmologis yang sakral sehingga pengelolaannya
diatur dengan ketat berdasarkan prinsip keseimbangan. Dalam kajian I Gede
Astawa dan kolega, dijelaskan bahwa teks Awig-Awig di Desa Tenganan
Pegringsingan mencerminkan filosofi 7ri Hita Karana, yaitu harmoni antara
manusia dengan Tuhan (parhyangan), sesama manusia (pawongan), dan alam
(palemahan). Hukum adat ini tidak hanya mengatur relasi sosial, tetapi juga
memuat norma-norma ekologis yang melindungi hutan, air, dan tanah sebagai
bagian dari sistem kosmologis yang sakral. Dengan demikian, Awig-Awig
berfungsi sebagai instrumen hukum ekologis yang berbasis kearifan lokal dan
spiritualitas Hindu Bali.”

Di komunitas adat Dayak, dikenal konsep 7ana Ulen, yaitu kawasan
hutan larangan yang tidak boleh dieksploitasi sembarangan karena dianggap
sebagai sumber kehidupan bersama. Di Papua, sistem kearifan lokal juga
menempatkan alam sebagai bagian integral dari identitas budaya dan spiritual
masyarakat. Dalam kajian Cristina Eghenter, dijelaskan bahwa Tana Ulen
merupakan bentuk pengelolaan hutan berbasis adat yang diterapkan oleh
masyarakat Dayak Kenyah di Kalimantan Timur. Kawasan ini ditetapkan
sebagai hutan larangan yang hanya dapat dimanfaatkan secara terbatas
dan kolektif, dengan tujuan menjaga keberlanjutan sumber daya alam dan
memperkuat identitas sosial komunitas. Praktik ini mencerminkan sistem
pengetahuan ekologis lokal yang kompleks dan berakar pada relasi spiritual
antara manusia dan alam. Di Papua, sistem serupa juga ditemukan dalam

bentuk larangan adat terhadap eksploitasi wilayah sakral, yang dipandang

77 Nadia Putri Rachma Persada, Fachruddin M Mangunjaya, and Imran SL Tobing, “Sasi Sebagai
Budaya Konservasi Sumber Daya Alam Di Kepulauan Maluku,” I/mu Dan Budaya 41, no. 59
(n.d.): 6870.

78 1 Gede Astawa, Made Budiarsa, and I Wayan Simpen, “The Representation of The Tri Hita
Karana Ecosophy in The Awig-Awig (Customary Law) Text of Tenganan Pegringsingan Village:
Critical Ecolinguistics Perspective,” Journal of Language Teaching and Research 10, no. 2
(n.d.): 396-401.

434



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

sebagai bagian dari tubuh budaya dan spiritual masyarakat.”

Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip ekosentrisme
sebenarnya telah lama hidup dalam hukum adat Indonesia, jauh sebelum
munculnya diskursus hak-hak alam dalam hukum internasional. Ironisnya,
sistem hukum nasional sering kali gagal mengakomodasi prinsip-prinsip
ini karena terlalu terjebak pada paradigma positivistik dan legalistik yang
memisahkan hukum dari nilai-nilai kosmologis dan ekologis lokal. *

Oleh karena itu, pengembangan hukum lingkungan di Indonesia
seharusnya tidak hanya berorientasi pada adopsi model-model dari yurisdiksi
lain, tetapi juga perlu berakar pada pengakuan dan penguatan hukum adat

serta kearifan lokal yang secara inheren berorientasi pada keadilan ekologis.

G. Rekonstruksi Konsep Hak atas Lingkungan di Indonesia

Kritik terhadap paradigma antroposentris dalam hukum lingkungan
Indonesia tidak akan bermakna tanpa tawaran konkret mengenai bagaimana
konsep hak atas lingkungan dapat direkonstruksi. Bagian ini menawarkan
kerangka rekonstruksi yang bersifat gradual tetapi transformatif, dengan
mempertimbangkan kondisi sistem hukum sama memiliki kekayaan tradisi

hukum adat yang inherently ekosentris.

1. Gap Paradigmatik dalam Hukum Lingkungan Indonesia

Pasal 28H ayat (1) UUD 1945 menyatakan bahwa “setiap orang
berhak hidup sejahtera lahir dan batin, bertempat tinggal, dan mendapatkan
lingkungan hidup yang baik dan sehat.” Konstruksi norma ini mengandung
beberapa implikasi filosofis yang problematis. Pertama, subjek hukum yang
diakui adalah “setiap orang” (manusia), bukan lingkungan itu sendiri, sehingga
lingkungan diposisikan sebagai objek dari hak manusia, bukan sebagai entitas
yangmemilikihakindependen.? Kedua, kata“mendapatkan” mengimplikasikan
relasi instrumental antara manusia dan lingkungan, di mana lingkungan adalah
sesuatu yang “didapatkan” untuk memenuhi kebutuhan manusia, bukan mitra

ekologis yang memiliki nilai intrinsik.%? Ketiga, kualifikasi “baik dan sehat”

79 Cristina Eghenter, “What Is Tana Ulen Good For? Considerations on Indigenous Forest
Management, Conservation, and Research in the Interior of Indonesian Borneo,” Human Ecology
28, no. 3 (2000): 337, https://doi.org/10.1023/A:1007068113933.

80 Muhammad Akib, “Pergeseran Paradigma Penegakan Hukum Lingkungan: Dari Mekanistik-
Reduksionis Ke Holistik-Ekologi,” Masalah-Masalah Hukum 43, no. 1 (2014): 126, https://doi.
org/10.14710/mmh.43.1.2014.125-131.

81 R. Boyd, The Rights of Nature, 42—45.

82 Fitri Darmawan, “Hak Asasi Lingkungan,” 172.

435



JURNAL MIMBAR HUKUM

diukur dari perspektif kepentingan manusia, bukan dari perspektif integritas
ekosistem itu sendiri. Gap paradigmatik ini kemudian direproduksi dalam
berbagai peraturan perundang-undangan turunan, termasuk Undang-Undang
Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan
Hidup, yang meskipun telah mengenalkan prinsip-prinsip seperti kehati-
hatian dan pembangunan berkelanjutan, tetapi beroperasi dalam kerangka
antroposentris.®?

Instrumen hukum lingkungan Indonesia saat ini menghadapi beberapa
keterbatasan struktural yang signifikan. Meskipun Pasal 18B ayat (2) UUD
1945 mengakui keberadaan masyarakat hukum adat, pengakuan ini bersifat
kondisional dan sering kali tidak operasional dalam praktik pengelolaan
lingkungan. Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 tentang
hutan adat memang merupakan langkah maju, tetapi implementasinya
masih terhambat oleh birokrasi yang berbelit dan paradigma negara yang
sentralistik.®* Studi Arizona dan kolega menunjukkan bahwa meskipun putusan
ini secara normatif signifikan, dalam praktiknya hanya sedikit komunitas adat
yang berhasil mendapatkan pengakuan penuh atas wilayahnya.®® Selain itu,
konflik antara hak atas lingkungan dan hak atas pembangunan ekonomi sering
kali diselesaikan dengan mengorbankan yang pertama, di mana mekanisme
AMDAL yang seharusnya menjadi instrumen preventif, dalam praktiknya
kerap menjadi prosedur administratif belaka yang mudah dimanipulasi oleh
kepentingan ekonomi.’® Yang paling fundamental, sistem hukum Indonesia
belum mengenal konsep legal standing bagi entitas nonmanusia sehingga
gugatan lingkungan hanya dapat diajukan oleh manusia atau organisasi yang

mewakili kepentingan manusia, bukan oleh atau atas nama alam itu sendiri.®’

2. Kerangka Rekonstruksi

Rekonstruksi konsep hak atas lingkungan di Indonesia memerlukan

83 Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif.”

84 Ragil Meiliana Nur Fitri and Sunny Ummul Firdaus, “Analisis Putusan Mahkamah Konstitusi
Nomor 35/PUU-X/2012 Dalam Memberikan Kedudukan Dan Perlindungan Terhadap Hutan
Adat,” Res Publica 8, no. 1 (2024): 87-98.

85 Yance Arizona, Siti Rakhma Mary Herwati, and Erasmus Cahyadi, Kembalikan Hutan Adat
Kepada Masyarakat Hukum Adat : Anotasi Putusan Mahkamah Konstitusi Perkara No. 35/
PUU-X/2012 Mengenai Pengujian Undang-Undang Kehutanan (Jakarta: Perkumpulan HUMA
Indonesia, Epistema Institute, Aliansi Masyarakat Adat Nusantara, 2014).

86 Fitri Darmawan, “Hak Asasi Lingkungan,” 175-78.

87 Stone, Should Trees Have Standing?: Law, Morality, and the Environment, 3rd ed. (New York:
Oxford University Press, 2010), 3—16.

436



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

transformasi pada tiga level yang saling terkait, selaras dengan perspektif
konstitusionalisme lingkungan global yang dikembangkan oleh May dan Daly.®
Pertama, transformasi konstitusional melalui usulan amandemen Pasal 28H
ayat (1) UUD 1945 dengan menambahkan ayat baru: “(1a) Alam dan seluruh
unsur ekosistemnya memiliki hak untuk eksis, berkembang, dan dipulihkan.
Negara dan setiap orang berkewajiban menghormati dan melindungi hak-
hak alam.” Penambahan ayat ini akan menciptakan dual recognition yang
mengakui hak manusia atas lingkungan yang sehat sambil juga mengakui hak-
hak alam itu sendiri, sejalan dengan model konstitusional Ekuador yang dalam
Pasal 71 Konstitusi 2008 secara eksplisit menyatakan bahwa alam atau Pacha
Mama memiliki hak untuk dihormati secara integral dalam eksistensinya dan
untuk pemeliharaan serta regenerasi siklus hidupnya.®

Kedua, transformasilegislatif yang mencakup revisi UU Perlindungan dan
Pengelolaan Lingkungan Hidup dengan menambahkan definisi hak-hak alam
sebagai hak inheren dari ekosistem, spesies, dan komunitas kehidupan untuk
eksis, berkembang, dan beregenerasi,’ serta menambahkan asas ekosentrisme,
asas nilai intrinsik alam, dan asas keadilan ekologis intergenerasional dalam
pasal tentang asas.’’ Revisi ini juga harus mencakup pasal baru tentang legal
standing ekologis yang mengakui hak gugat bagi entitas ekologis tertentu
(sungai, hutan, gunung) yang diwakili oleh wali hukum yang ditunjuk.’> Lebih
lanjut, Indonesia memerlukan undang-undang khusus tentang pengakuan
hak-hak alam yang mengatur kriteria penetapan entitas alam sebagai subjek
hukum, mekanisme penunjukan wali hukum (guardian), prosedur litigasi atas
nama entitas alam, sanksi bagi pelanggaran hak-hak alam, dan mekanisme
pemulihan ekologis sebagai bentuk remediasi.”” Preseden dari yurisdiksi
lain menunjukkan bahwa pengakuan legal personhood bagi entitas alam

tidak hanya mungkin secara yuridis, tetapi juga efektif dalam perlindungan

88 James R. May and Erin Daly, Global Environmental Constitutionalism (Cambridge: Cambridge
University Press, 2014), 45-67, Cambridge Core, https://doi.org/10.1017/CBO9781139135559.

89 Berros, “Challenges for the Implementation.”

90 Cormac Cullinan, Wild Law: A Manifesto for Earth Justice, 2nd ed. (Totnes: Green Books,
2011), 78-85.

91 Wibisana, “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif,” 14—16.

92 Gwendolyn J. Gordon, Environmental Personhood, 2017, 65-72, https://ssrn.com/
abstract=2935007.

93 James Aronson etal., “What Role Should Government Regulation Play in Ecological Restoration?
Ongoing Debate in Sao Paulo State, Brazil,” Restoration Ecology 19, no. 6 (November 2011):
690-95, https://doi.org/10.1111/1.1526-100X.2011.00815 x.

437



JURNAL MIMBAR HUKUM

lingkungan.” Penguatan pengakuan hukum adat juga krusial melalui revisi
UU Desa dan UU Pemerintahan Daerah untuk memberikan kewenangan

% serta

penuh kepada masyarakat adat dalam pengelolaan wilayah adatnya,
mewajibkan konsultasi dan persetujuan bebas dan adanya informasi (Free,
Prior, and Informed Consent/FPIC) dalam setiap kebijakan atau proyek yang
berdampak pada wilayah adat.”

Ketiga, transformasi yurisprudensial melalui peran aktif Mahkamah
Konstitusi dan Mahkamah Agung dalam melakukan penafsiran progresif
terhadap Pasal 28H ayat (1) dan Pasal 33 ayat (3) UUD 1945 tentang penguasaan
sumber daya alam, dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan
ekologis dan nilai intrinsik alam.”” Mahkamah Agung dapat mengembangkan
yurisprudensi inovatif yang mengakui legal standing bagi LSM lingkungan
untuk mengajukan gugatan citizen suit yang mewakili kepentingan ekosistem,
menerapkan prinsip in dubio pro natura (dalam keraguan, putuskan untuk
melindungi alam), menggunakan ecological damage sebagai dasar putusan

bukan hanya kerugian ekonomi manusia, dan menerapkan sanksi restoratif

yang mewajibkan pemulihan ekosistem bukan sekadar ganti rugi finansial

3. Model Implementasi

Mengingat kompleksitas transformasi paradigma hukum, implementasi
rekonstruksi ini perlu dilakukan secara bertahap dalam tiga fase. Fase pertama
(tahun 1-3) berfokus pada penetapan entitas alam percontohan sebagai
subjek hukum dengan memilih beberapa situs yang memiliki nilai ekologis
dan kultural tinggi, seperti: Sungai Citarum di Jawa Barat yang mengalami
degradasi parah sehingga pengakuannya sebagai subjek hukum dapat menjadi
instrumen pemulihan dengan melibatkan masyarakat lokal dan masyarakat
adat Sunda sebagai wali hukum; hutan adat di Kalimantan yang dapat diakui
sebagai subjek hukum dengan masyarakat adat sebagai wali hukum dan

dapat belajar dari praktik Tana Ulen masyarakat Dayak yang telah terbukti

94 Erin L. O’Donnell and Julia Talbot-Jones, “Creating Legal Rights for Rivers,” Ecology and
Society 23, no. 1 (2018): 7, JSTOR, https://www.jstor.org/stable/26799037.

95 Arizona, Herwati, and Cahyadi, Kembalikan Hutan Adat, 178-92.

96 Mauro Barelli, “Free, Prior and Informed Consent in the Aftermath of the UN Declaration on the
Rights of Indigenous Peoples: Developments and Challenges Ahead,” International Journal of
Human Rights 16, no. 1 (January 2012): 5-8, https://doi.org/10.1080/13642987.2011.597746.

97 Louis J. Kotzé, “Arguing Global Environmental Constitutionalism,” Revista Opinido Juridica
(Fortaleza) 13, no. 17 (December 2015): 210-15, https://doi.org/10.12662/2447-66410j.v13i17.
p398-439.2015.

438



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

efektif dalam konservasi;’® serta Danau Toba di Sumatera Utara dengan
melibatkan masyarakat Batak sebagai wali hukum berdasarkan kearifan
lokal. Fase kedua (tahun 3-5) berfokus pada penguatan kelembagaan melalui
pembentukan Komisi Keadilan Ekologis sebagai lembaga independen yang
bertugas mengadvokasi pengakuan hak-hak alam, memfasilitasi penetapan
wali hukum bagi entitas ekologis, memantau implementasi hak-hak alam,
dan menyelesaikan konflik antara kepentingan pembangunan dan hak-hak
alam,” serta pelatihan dan capacity building bagi hakim, jaksa, advokat,
dan masyarakat adat.!” Fase ketiga (tahun 5-10) berfokus pada ekspansi dan
mainstreaming dengan memperluas jumlah entitas alam yang diakui sebagai
subjek hukum, mengintegrasikan prinsip ekosentrisme dalam seluruh sektor

kebijakan, dan melakukan harmonisasi hukum nasional.

4. Mekanisme Integrasi Hukum Adat dengan Model Dualisme Integratif

Salah satu kekuatan potensial dalam rekonstruksi hukum lingkungan
Indonesia adalah kekayaan tradisi hukum adat yang inherently ekosentris atau
secara sifat dasar sudah menganggap ekosistem secara keseluruhan sebagai
entitas yang berharga dan memiliki hak untuk dilindungi, tetapi integrasi
hukum adat ke dalam sistem hukum nasional memerlukan model yang tidak
subordinatif. Model dualisme integratif yang diusulkan bertumpu pada tiga
prinsip dasar: pengakuan setara di mana hukum adat diakui sebagai sistem
hukum yang setara (bukan subordinat) dengan hukum nasional dalam konteks
pengelolaan lingkungan di wilayah adat; komplementaritas di mana hukum
nasional dan hukum adat saling melengkapi bukan saling meniadakan; dan
prioritas lokal di mana dalam hal terjadi konflik norma, hukum adat diberi
prioritas dalam pengelolaan sumber daya alam di wilayah adat sepanjang
tidak bertentangan dengan hak asasi manusia fundamental.'”’ Mekanisme

operasional model ini mencakup pembentukan forum koordinasi multi-

98 Cristina Eghenter, “What Is Tana Ulen Good for? Considerations on Indigenous Forest
Management, Conservation, and Research in the Interior of Indonesian Borneo,” Human Ecology
28, no. 3 (2000): 34045, https://doi.org/10.1023/A:1007068113933.

99 Esther Mwangi and Andrew Wardell, “Multi-Level Governance of Forest Resources ,” JSTOR 6,
no. 2 (2012): 85-88.

100 Arun Agrawal and Clark C. Gibson, “Enchantment and Disenchantment: The Role of Community
in Natural Resource Conservation,” World Development 27, no. 4 (April 1999): 635-38, https://
doi.org/10.1016/S0305-750X(98)00161-2.

101 Irus Braverman et al., “Places That Come and Go: A Legal Anthropological Perspective on the
Temporalities of Space in Plural Legal Orders,” The Expanding Spaces of Law: A Timely Legal
Geography, Stanford University Press, 2014, 30-52.

439



JURNAL MIMBAR HUKUM

stakeholder yang melibatkan pemerintah, masyarakat adat, akademisi, dan
LSM untuk mengidentifikasi dan mendokumentasikan praktik hukum adat

yang relevan dengan perlindungan lingkungan;'®

pengakuan yurisdiksi
pengadilan adat dalam perkara lingkungan yang terjadi di wilayah adat dengan
putusan yang memiliki kekuatan hukum setara dengan putusan pengadilan
negara; serta pemetaan partisipatif wilayah adat untuk mempercepat proses
pengakuan dengan memberikan sertifikat komunal dan mengakui sistem
zonasi adat.

5. Antisipasi Tantangan dan Strategi Penyelesaian

Implementasi rekonstruksi ini akan menghadapi beberapa tantangan
signifikan yang memerlukan strategi penyelesaian yang komprehensif.
Resistansi struktural dari rezim hukum positivistik dapat diatasi dengan
membangun aliansi dengan akademisi hukum progresif untuk mengembangkan
diskursus teoritis yang kuat, menggunakan mekanisme judicial review dan
constitutional complaint untuk menantang regulasi yang antroposentris serta
melakukan pendidikan hukum kritis di fakultas-fakultas hukum.!®® Konflik
dengan kepentingan ekonomi memerlukan pengembangan argumentasi
ekonomi ekologis yang menunjukkan bahwa perlindungan alam justru
menguntungkan ekonomi jangka panjang, penerapan konsisten prinsip polluter
pays principle dan ecological debt, serta mendorong transisi menuju ekonomi
berkelanjutan dan ekonomi sirkular.!®* Kompleksitas administratif dapat
diatasi dengan menyederhanakan prosedur penetapan subjek hukum ekologis,
mengembangkan standar dan panduan teknis yang jelas, serta memanfaatkan
teknologi seperti GIS dan database untuk mempermudah administrasi.!®
Sementara itu, potensi komersialisasi hak-hak alam harus diantisipasi dengan
melarang secara tegas komersialisasi atau privatisasi entitas yang diakui
sebagai subjek hukum, menetapkan bahwa wali hukum entitas ekologis harus
bersifat nirlaba dan berbasis komunitas, serta mengembangkan mekanisme

pengawasan publik yang kuat.

102 Kazuhiro Harada et al., “The Role of NGOs in Recognition and Sustainable Maintenance of
Customary Forests within Indigenous Communities: The Case of Kerinci, Indonesia,” Land Use
Policy 113 (February 2022): 3—5, https://doi.org/10.1016/J.LANDUSEPOL.2021.105865.

103 R. Boyd, The Rights of Nature, 178-85.

104 Guillaume Chapron et al., “Bolster Legal Boundaries to Stay within Planetary Boundaries,”
Nature Ecology & Evolution 1, no. 3 (2017): 1-5, https://doi.org/10.1038/s41559-017-0086.

105 O’Donnell and Talbot-Jones, “Creating Legal Rights for Rivers,” 7.

440



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

6. Indikator Keberhasilan

Keberhasilan rekonstruksi konsep hak atas lingkungan dapat diukur
melalui beberapa indikator yang mencakup dimensi normatif, ekologis, dan
sosial. Indikator normatif meliputi jumlah peraturan perundang-undangan
yang mengadopsi prinsip ekosentrisme, jumlah entitas ekologis yang diakui
sebagai subjek hukum, dan jumlah putusan pengadilan yang menggunakan
paradigma ekosentris. Indikator ekologis mencakup penurunan tingkat
deforestasi dan degradasi lahan; peningkatan kualitas air, udara, dan tanah;
pemulihan populasi spesies terancam punah; serta peningkatan luas kawasan
konservasi yang dikelola secara efektif.'* Indikator sosial meliputi pengakuan
dan perlindungan terhadap wilayah adat, partisipasi masyarakat adat dalam
pengambilan keputusan terkait lingkungan, penurunan konflik sumber daya

alam, dan peningkatan kesadaran ekologis di masyarakat.

H. Penutup

Paradigma hukum modern yang membingkai hak atas lingkungan
masih bersifat antroposentris karena menempatkan alam sebagai objek
demi kepentingan manusia. Kerangka ini tidak memadai untuk menjawab
krisis ekologis, apalagi dalam konteks kapitalisme global yang mendorong
eksploitasi sumber daya secara sistemik. Kritik dari etika lingkungan, terutama
ekofeminisme, bioetika , dan Earth Jurisprudence, menegaskan bahwa hukum
perlu bergeser dari antroposentrisme menuju ekosentrisme yang mengakui
nilai intrinsik alam. Pembelajaran dari yurisdiksi seperti Ekuador, Bolivia,
dan Selandia Baru, serta dari hukum adat Indonesia, menunjukkan bahwa
pengakuan hak-hak alam adalah langkah yang niscaya. Oleh karena itu,
reformulasi hukum lingkungan harus dilakukan melalui penguatan pengakuan
terhadap hak-hak alam, integrasi kearifan lokal, dan pengembangan diskursus
hukum ekologis.. Upaya ini penting untuk memperkuat arah transformasi

paradigma hukum untuk mewujudkan keadilan ekologis yang substantif.

DAFTAR PUSTAKA

Agrawal, Arun, and Clark C. Gibson. “Enchantment and Disenchantment:
The Role of Community in Natural Resource Conservation.” World
Development 27, no. 4 (April 1999): 629-49. https://doi.org/10.1016/

106 O’Donnell and Talbot-Jones, “Creating Legal Rights for Rivers,” 7.

441



JURNAL MIMBAR HUKUM

S0305-750X(98)00161-2.

Akib, Muhammad. “Pergeseran Paradigma Penegakan Hukum Lingkungan: Dari
Mekanistik-Reduksionis Ke Holistik-Ekologi.” Masalah-Masalah Hukum
43, no. 1 (2014): 125-31. https://doi.org/10.14710/mmh.43.1.2014.125-
131.

Al Munir, M. led. “Corak Paradigma Etika Lingkungan: Antroposentrisme,
Biosentrisme Dan Ekosentrisme.” Jurnal Yagzhan 9, no. 1 (2023): 19-35.

Alam, Ismail al-’. “Problem Dualisme Dalam Ontologi Filsafat Barat Modern
Dan Pascamodern.” Articles. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam 1, no. 2
(August 2017): 227-44. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v1i2.1852.

Arizona, Yance, Siti Rakhma Mary Herwati, and Erasmus Cahyadi. Kembalikan
Hutan Adat Kepada Masyarakat Hukum Adat : Anotasi Putusan Mahkamah
Konstitusi Perkara No. 35/PUU-X/2012 Mengenai Pengujian Undang-
Undang Kehutanan. Jakarta: Perkumpulan HUMA Indonesia, Epistema
Institute, Aliansi Masyarakat Adat Nusantara, 2014.

Arizona, Yance, Muki Trenggono Wicaksono, and Jacqueline Vel. “Rethinking
Adat Strategies: The Politics of State Recognition of Customary Land
Rights in Indonesia.” Asia Pacific Journal of Anthropology 25, no. 5 (2022).
https://hdl.handle.net/1887/3309795.

Aronson, James, Pedro H.S. Brancalion, Giselda Durigan, Ricardo R. Rodrigues,
Vera L. Engel, Marcelo Tabarelli, Jos¢ M.D. Torezan, et al. “What Role
Should Government Regulation Play in Ecological Restoration? Ongoing
Debate in Sao Paulo State, Brazil.” Restoration Ecology 19, no. 6 (November
2011): 690-95. https://doi.org/10.1111/j.1526-100X.2011.00815.x.

Astawa, I Gede, Made Budiarsa, and I Wayan Simpen. “The Representation of
The Tri Hita Karana Ecosophy in The Awig-Awig (Customary Law) Text
of Tenganan Pegringsingan Village: Critical Ecolinguistics Perspective.”
Journal of Language Teaching and Research 10, no. 2 (n.d.): 396-401.

Barelli, Mauro. “Free, Prior and Informed Consent in the Aftermath of the
UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples: Developments and
Challenges Ahead.” International Journal of Human Rights 16, no. 1
(January 2012): 1-24. https://doi.org/10.1080/13642987.2011.597746.

Berros, Maria Valeria. “Challenges for the Implementation of the Rights of Nature:
Ecuador and Bolivia as the First Instances of an Expanding Movement.”
Latin American Perspectives 48, no. 3 (May 2021): 192-205. https://doi.
org/10.1177/0094582X211004898.

Biggs, Shannon. “Protecting the Sacred: Indigenous Reflections on Maori-
Led Legal Personhood (Series 1).” MOVEMENT RIGHTS, 2019. https://
movementrights.org/protecting-the-sacred-indigenous-reflections-on-
maori-led-legal-personhood-series-1/.

Braverman, Irus, Nicholas Blomley, David Delaney, and Alexandre (Sandy)
Kedar. “Places That Come and Go: A Legal Anthropological Perspective on

442



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

the Temporalities of Space in Plural Legal Orders.” The Expanding Spaces
of Law: A Timely Legal Geography, Stanford University Press, 2014, 30-52.

Brennan, Andrew, and Norva Y. S. Lo. “Environmental Ethics.” In Stanford
Encyclopedia of Philosophy, Summer 2024 Edition, edited by Edward N.
Zalta and Uri Nodelman. Accessed October 28, 2025. https://plato.stanford.
edu/entries/ethics-environmental/.

Business for Social Responsibility. “Nature’s Rights Go to Court.” July 2022.
https://www.bsr.org/en/emerging-issues/natures-rights-go-to-court.

Castree, Noel. “Commodifying What Nature?”” Progress in Human Geography 27,
no. 3 (June 2003): 273-97. https://doi.org/10.1191/0309132503ph4280a.

Chapron, Guillaume, Yaffa Epstein, Arie Trouwborst, and José Vicente Lopez-
Bao. “Bolster Legal Boundaries to Stay within Planetary Boundaries.”
Nature Ecology & Evolution 1, no. 3 (2017): 0086. https://doi.org/10.1038/
s41559-017-0086.

Charpleix, Liz. “The Whanganui River as Te Awa Tupua: Place-Based Law in a
Legally Pluralistic Society.” The Geographical Journal 184, no. 1 (March
2018): 19-30. https://doi.org/10.1111/geo0;j.12238.

Constitution of the Republic of Ecuador (2008).

Cullinan, Cormac. Wild Law: A Manifesto for Earth Justice. 2nd ed. Totnes:
Green Books, 2011.

Dearing, Aissa. “Legal Personhood: Extending Rights to Nature?” JSTOR Daily,
July 11, 2024. https://daily.jstor.org/legal-personhood-extending-rights-to-
nature/.

Dhiaulhaq, Ahmad, and Ward Berenschot. “A 150-Year Old Obstacle to Land
Rights.” Inside Indonesia, September 8, 2020. https://www.insideindonesia.
org/archive/articles/a-150-year-old-obstacle-to-land-rights.

Efendi, A’an. “Instrumen Hukum Lingkungan Sebagai Sarana Pencegahan
Pencemaran Lingkungan.” Jurnal Supremasi 6, no. 1 (2016): 38-52.
Eghenter, Cristina. “What Is Tana Ulen Good For? Considerations on Indigenous
Forest Management, Conservation, and Research in the Interior of
Indonesian Borneo.” Human Ecology 28, no. 3 (2000): 331-57. https://doi.

org/10.1023/A:1007068113933.

— . “What Is Tana Ulen Good for? Considerations on Indigenous Forest
Management, Conservation, and Research in the Interior of Indonesian
Borneo.” Human Ecology 28, no. 3 (2000): 331-57. https://doi.
org/10.1023/A:1007068113933.

F. 1., Kartikasari. “Mining and Environmental Protection in Indonesia:
Regulatory Pitfalls.” Doctoral Thesis, Universiteit Leiden, 2024. https://
scholarlypublications.universiteitleiden.nl/handle/1887/3748341.

Fay, Chip, and Ho-Ming So Denduangrudee. “Environmental and Customary
Framing of Land Tenure.” In Land and Development in Indonesia:
Searching for the People’s Sovereignty, edited by John F. McCarthy and

443



JURNAL MIMBAR HUKUM

Kathryn Robinson, 384. Singapore: ISEAS — Yusof Ishak Institute, 2016.

Firas, Muhammad Farhan, Wiza Atholla Andriansyah, and Saifullah Saifullah.
“Deep Ecology: Telaah Atas Pandangan Ekologi Fazlur Rahman.” Journal
of Humanities Issues 2, no. 2 (2024): 105—15. http://dx.doi.org/10.24014/
jhi.v2i2.35291.

Fitri Darmawan, Karina. “Hak Asasi Lingkungan Versus Hak Atas Pembangunan
Sebagai. HAM: Antara Konflik Dan Keseimbangan.” Articles. Jurnal Poros
Hukum Padjadjaran 3, no. 2 (2022): 169—-84. https://doi.org/10.23920/jphp.
v3i2.685.

Fitri, Ragil Meiliana Nur, and Sunny Ummul Firdaus. “Analisis Putusan Mahkamah
Konstitusi Nomor 35/PUU-X/2012 Dalam Memberikan Kedudukan Dan
Perlindungan Terhadap Hutan Adat.” Res Publica 8, no. 1 (2024): 87-98.

Gilbert, Jérémie, Elizabeth Macpherson, Emily Jones, and Julia Dehm. “The
Rights of Nature as a Legal Response to the Global Environmental Crisis? A
Critical Review of International Law’s ‘Greening’ Agenda.” In Netherlands
Yearbook of International Law 2021: A Greener International Law—
International Legal Responses to the Global Environmental Crisis, edited
by Daniélla Dam-de Jong and Fabian Amtenbrink, 47-74. The Hague:
T.M.C. Asser Press, 2023. https://doi.org/10.1007/978-94-6265-587-4 3.

Gordon, Gwendolyn J. Environmental Personhood. 2017. https://ssrn.com/
abstract=2935007.

Guim, Mauricio, and Michael A. Livermore. “Where Nature’s Rights Go Wrong.”
Virginia Law Review 107, no. 7 (2021): 1347-419. JSTOR. https://www.
jstor.org/stable/27135599.

Harada, Kazuhiro, Muhammad Habib, Yumi Sakata, and Ahmad Maryudi. “The
Role of NGOs in Recognition and Sustainable Maintenance of Customary
Forests within Indigenous Communities: The Case of Kerinci, Indonesia.”
Land Use Policy 113 (February 2022): 105865. https://doi.org/10.1016/]J.
LANDUSEPOL.2021.105865.

Hidayat, Herman, Herry Yogaswara, Tuti Herawati, Patricia Blazey, Stephen Wyatt,
and Richard Howitt. “Forests, Law and Customary Rights in Indonesia:
Implications of a Decision of the Indonesian Constitutional Court in 2012.”
Asia Pacific Viewpoint 59, no. 3 (December 2018): 293-308. https://doi.
org/10.1111/apv.12207.

Hollingsworth, Julia. “This River in New Zealand Is Legally a Person. Here’s
How It Happened.” CNN World, 2020. https://edition.cnn.com/2020/12/11/
asia/whanganui-river-new-zealand-intl-hnk-dst/index.html.

Jayuska, Rizki, I Gusti Ayu Ketut Rachmi Handayani, Isharyanto Isharyanto,
and Ismail Marzuki. “The Ambiguous Authority of Provincial Governors
in Customary Law Recognition: Regulatory Fragmentation in Indonesia’s
Decentralization Era.” Khazanah Hukum 7, no. 2 (2025): 276-94. https://
doi.org/10.15575/kh.v7i2.46367.

444



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Johar, Olivia Anggie. “Realitas Permasalahan Penegakan Hukum Lingkungan
Di Indonesia.” Jurnal Ilmu Lingkungan 15, no. 1 (2021). https://api.
semanticscholar.org/CorpusID:234893759.

Jong, Hans Nicholas. “Indonesia Rushes Mining Law Amendments, Raising
Environmental and Governance Alarms.” Mongabay, January 30, 2025.
https://news.mongabay.com/2025/01/indonesia-rushes-mining-law-
amendments-raising-environmental-and-governance-alarms/.

. “With New Law, Indonesia Gives Miners More Power and Fewer
Obligations.” Mongabay, May 13, 2025. https://news.mongabay.
com/2020/05/indonesia-mining-law-minerba-environment-pollution-coal/.

Kabir, Syahrul Fauzul. “Kejahatan Dan Hukuman: Tantangan Filosofis
Determinisme-Kausal Terhadap Pertanggungjawaban Pidana.” Jurnal
Hukum & Pembangunan 49, no. 2 (2019): 279-98.

Kauffman, Craig M., and Pamela L. Martin. “Can Rights of Nature Make
Development More Sustainable? Why Some Ecuadorian Lawsuits Succeed
and Others Fail.” World Development 92 (April 2017): 130—42. https://doi.
org/10.1016/j.worlddev.2016.11.017.

Kopnina, Helen, Haydn Washington, Bron Taylor, and John J Piccolo.
“Anthropocentrism: More than Just a Misunderstood Problem.” Journal of
Agricultural and Environmental Ethics 31, no. 1 (February 2018): 109-27.
https://doi.org/10.1007/s10806-018-9711-1.

Kotzé, Louis J. “Arguing Global Environmental Constitutionalism.” Revista
Opinido Juridica (Fortaleza) 13,no. 17 (December 2015): 398—439. https://
doi.org/10.12662/2447-66410j.v13117.p398-439.2015.

Kotzé, Louis J., and Paola Villavicencio Calzadilla. “Somewhere between
Rhetoric and Reality: Environmental Constitutionalism and the Rights of
Nature in Ecuador.” Transnational Environmental Law 6, no. 3 (2017):
401-33. Cambridge Core. https://doi.org/10.1017/S2047102517000061.

Kurki, Visa A.J. “Can Nature Hold Rights? It’s Not as Easy as You Think.”
Transnational Environmental Law 11, no. 3 (2022): 525-52. Cambridge
Core. https://doi.org/10.1017/S2047102522000358.

Lalander, Rickard. “Rights of Nature and the Indigenous Peoples in Bolivia
and Ecuador: A Straitjacket for Progressive Development Politics?”
Iberoamerican Journal of Development Studies 3, no. 2 (2014): 148-72.
https://doi.org/10.2139/ssrn.2554291.

Maccone, Christen. “Should Environmental Protection Be Through Anthropocentric
Rights?” Pace Environmental Law Review 41, no. 1 (2023): 78-95.

May, James R., and Erin Daly. Global Environmental Constitutionalism.
Cambridge: Cambridge University Press, 2014. Cambridge Core. https://
doi.org/10.1017/CB0O9781139135559.

Melliana, Ayu Octa, and Indirani Wauran. “Bangunan Argumentasi Yang
Menempatkan Alam Sebagai Subjek Hukum.” Refleksi Hukum: Jurnal limu

445



JURNAL MIMBAR HUKUM

Hukum 8, no. 1 (2023): 93-122. https://doi.org/10.24246/jrh.2023.v8.1i1.
p93-122.

Melliana, Ayu, and Indirani Wauran. “Bangunan Argumentasi Yang Menempatkan
Alam Sebagai Subjek Hukum.” Refleksi Hukum: Jurnal Ilmu Hukum 8, no.
1 (May 2024): 93—122. https://doi.org/10.24246/jrh.2023.v8.11.p93-122.

Merchant, Carolyn. “The Scientific Revolution and The Death of Nature.” Isis 97,
no. 3 (2006): 513-33. JSTOR. https://doi.org/10.1086/508090.

Mratita Purbandani, Ayom, and Rangga Mahaswa. “Ekofeminisme Kritis:
Menelaah Ulang Gender, Keadilan Ekologi, Dan Krisis Iklim.” Jurnal
Perempuan 27, no. 3 (2022): 227-39.

Murray, Jamie. “Earth Jurisprudence, Wild Law, Emergent Law: The Emerging
Field of Ecology and Law—Part 1.” Liverpool Law Review 35 (2014): 215—
31. https://doi.org/10.1007/s10991-014-9148-1.

Muthmainnah, Lailiy, Rizal Mustansyir, and Sindung Tjahyadi. “Kapitalisme,
Krisis Ekologi, Dan Keadilan Inter-Generasi: Analisis Kritis Atas Problem
Pengelolaan Lingkungan Hidup Di Indonesia.” Mozaik Humaniora 20, no.
1 (2020): 57-69.

Mwangi, Esther, and Andrew Wardell. “Multi-Level Governance of Forest
Resources .” JSTOR 6, no. 2 (2012): 79-103.

Myers, Rodd, Dian Intarini, Martua Thomas Sirait, and Ahmad Maryudi.
“Claiming the Forest: Inclusions and Exclusions under Indonesia’s ‘New’
Forest Policies on Customary Forests.” Land Use Policy 66 (July 2017):
205—-13. https://doi.org/10.1016/j.landusepol.2017.04.039.

Naess, Arnae, and George Sessions. “Platform Principles of the Deep Ecology
Movement.” In The Deep Ecology Movement: An Introductory Anthology,
edited by Alan Drengson and Yuichi Inoue. Berkeley: North Atlantic Books,
1995.

Neilson, Jeffrey. “Domein Verklaring: Colonial Legal Legacies and Community
Access to Land in Indonesia.” Georgetown Journal of International Affairs,
November 25, 2020. https://gjia.georgetown.edu/2020/11/25/domein-
verklaring-colonial-legal-legacies-and-community-access-to-land-in-
indonesia/.

Nurmardiansyah, Eko. “Eco-Philosophy Dan Implikasinya Dalam Politik
Hukum Lingkungan Di Indonesia.” MELINTAS An International Journal of
Philosophy and Religion 30,no. 1 (2014): 70—104. https://doi.org/10.26593/
mel.v30i1.1283.70-104.

O’Donnell, Erin L. “At the Intersection of the Sacred and the Legal: Rights for
Nature in Uttarakhand, India.” Journal of Environmental Law 30, no. 1
(2018): 135-44. https://doi.org/10.1093/jel/eqx026.

O’Donnell, Erin L., and Julia Talbot-Jones. “Creating Legal Rights for Rivers.”
Ecology and Society 23, no. 1 (2018). JSTOR. https://www.jstor.org/
stable/26799037.

446



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Pachauri, R. K., M. R. Allen, V. R. Barros, J. Broome, W. Cramer, R. Christ, J.
A. Church, et al. “Climate Change 2014: Synthesis Report. Contribution
of Working Groups I, II and III to the Fifth Assessment Report of the
Intergovernmental Panel on Climate Change.” ePIC (Electronic Publication
Information Center), IPCC, March 8, 2014, 151. https://doi.org/10013/
epic.45156.

Pambudhi, Hario Danang, and Ega Ramadayanti. “Menilai Kembali Politik
Hukum Perlindungan Lingkungan Dalam Undang-Undang Cipta Kerja
Untuk Mendukung Keberlanjutan Ekologis.” Jurnal Hukum Lingkungan
Indonesia 7, no. 2 (2021): 297-322. https://doi.org/10.38011/jhli.v7i2.313.

Persada, Nadia Putri Rachma, Fachruddin M Mangunjaya, and Imran SL Tobing.
“Sasi Sebagai Budaya Konservasi Sumber Daya Alam Di Kepulauan
Maluku.” Ilmu Dan Budaya 41, no. 59 (n.d.): 6869-900.

Prabowo, Rian Adhivira, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu P Herlambang,
Edho R Ermansyah, and Gerry Pindonta Ginting. “Bisakah Alam Menjadi
Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman.” Jurnal Hukum &
Pembangunan 50, no. 1 (2020): 71-90.

Prabowo, Rian Adhivira, Adi Seno, Fajar Ahmad Setiawan, Unu Putra Herlambang,
EdhoRizky Ermansyah, and Gerry Pindonta Ginting. “Bisakah Alam Menjadi
Subyek Hukum? Refleksi Atas Beberapa Pengalaman.” Jurnal Hukum Dan
Pembangunan 50, no. 1 (2020): 71-90. https://api.semanticscholar.org/
CorpuslID:225580863.

Pristiandaru, Danur Lambang. “Deforestasi RI Terburuk Kedua Di Dunia, 1,18
Juta Hektare Hutan Rusak.” Kompas.Com, October 14, 2025. https://lestari.
kompas.com/read/2024/10/14/150000086/deforestasi-ri-terburuk-kedua-
di-dunia-1-18-juta-hektare-hutan-rusak.

Putzer, Alex, Tineke Lambooy, Ronald Jeurissen, and Eunsu Kim. “Putting the
Rights of Nature on the Map. A Quantitative Analysis of Rights of Nature
Initiatives across the World.” Journal of Maps 18, no. 1 (January 2022):
89-96. https://doi.org/10.1080/17445647.2022.2079432.

R. Boyd, David. The Rights of Nature: A Legal Revolution That Could Save the
World. Toronto: ECW Press, 2017.

Rawson, Ariel, and Becky Mansfield. “Producing Juridical Knowledge: ‘Rights
of Nature’ or the Naturalization of Rights?” Environment and Planning
E: Nature and Space 1, nos. 1-2 (March 2018): 99-119. https://doi.
org/10.1177/2514848618763807.

Robertson, Morgan M. “The Neoliberalization of Ecosystem Services: Wetland
Mitigation Banking and Problems in Environmental Governance.” Themed
Issue on “Neoliberal Nature and the Nature of Neoliberalism” 35, no. 3
(May 2004): 361-73. https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2003.06.002.

Robson, Rob. Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017
Registration Guideline. Land Information New Zealand, 2017.

447



JURNAL MIMBAR HUKUM

Rochmad, and Arista Candra Irawati. “Membangun Hukum Lingkungan Yang
Berkelanjutan: Tantangan Dan Solusi Global.” ADIL Indonesia Jurnal 5,
no. 2 (2024): 162-68.

Rolston III, Holmes. Environmental Ethics: Duties to and Values in the Natural
World - Book Summary. Philadelphia: Temple University Press, 1988.
Riihs, Nathalie, and Aled Jones. “The Implementation of Earth Jurisprudence
through Substantive Constitutional Rights of Nature.” Sustainability 8, no.

2 (2016): 174. https://doi.org/10.3390/su8020174.

Siagian, Saurlin. “Indigenous-Friendly Development.” Kompas.Com, July 25,
2025. https://www.kompas.id/artikel/en-pembangunan-ramah-masyarakat-
adat.

Smith, Neil. “Nature as Accumulation Strategy.” Socialist Register 43 (2009):
16-36.

Sodikin, Sodikin. “Perumusan Hak Atas Lingkungan Hidup Yang Baik Dan Sehat
Dalam Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Serta
Upaya Perlindungan Dan Pemenuhannya.” Supremasi: Jurnal Hukum 3, no.
2 (2021): 106-25. https://api.semanticscholar.org/CorpusID:237877027.

Stone. Should Trees Have Standing?: Law, Morality, and the Environment. 3rd
ed. New York: Oxford University Press, 2010.

Sugar, Felix Riondi, and Dominikus Zinyo Darling. “Antroposentrisme Dan
Krisis Lingkungan Dalam Perspektif Ensiklik Laudato Si’.” ARTICLES.
CARAKA: Jurnal Teologi Biblika Dan Praktika 6, no. 1 (March 2025):
1-17. https://doi.org/10.46348/car.v611.307.

Susanto, Antono Adhi. “Reconstruction of the 1945 Constitution for Strengthening
the Legal Framework of Indonesia Environmental Law.” Jurnal Konstitusi
21, no. 2 (2024): 183-202. https://doi.org/10.31078/jk2122.

Syahwal, Syahwal. “Kekerasan Dan Kuasa Simbolik Dalam Hukum: Sebuah
Kritik Ideologi Atas Legitimasi Cipta Kerja.” Undang: Jurnal Hukum 7,
no. 1 (2024): 1-41. https://doi.org/10.22437/ujh.7.1.1-41.

Tyson, Adam D. “De Centralization and ADAT Revivalism in Indonesia: The
Politics of Becoming Indigenous.” Decentralization and Adat Revivalism in
Indonesia: The Politics of Becoming Indigenous, Taylor and Francis, January
1, 2010, 1-202. https://doi.org/10.4324/9780203849903/decentralization-
adat-revivalism-indonesia-adam-tyson/rights-and-permissions.

Vicente, Mercedes. “A River with Standing: Personhood in Te Ao Maori.” PARSE,
no. 12 (2020). https://doi.org/10.70733/9bndf72t5bd;.

Wibisana, Andri G. “Perlindungan Lingkungan Dalam Perspektif Keadilan Antar
Generasi : Sebuah Penelusuran Teoritis Singkat.” Masalah-Masalah Hukum
46, no. 1 (2017): 9-19. https://doi.org/10.14710/mmh.46.1.2017.9-19.

Zaenurrosyid, Ahmad. “Pergumulan Rule of Law Dan Politik Kapitalisme Dalam
Konteks Keindonesian.” Jurnal Review Politik (JRP) 6, no. 2 (2016): 195—
219.

448



VOL 37 NO 2 TAHUN 2025

Zhao, Yonggang. “An Analysis of Aldo Leopold’s Land Ethics.” International
Journal of Humanities Social Sciences and Education 3, no. 12 (2016):
21-25. http://dx.doi.org/10.20431/2349-0381.0312003.

449



