
Volume 20 Number 2
2024

ISSN 1410-4962 (Print) 
ISSN 2620-5882 (Online)

Wujud Patrimonialisme di Taman 
Ismail Marzuki, 1968-1998
NUR FADILAH YUSUF
Mahasiswa Magister Sejarah, Universitas Gadjah Mada, Indonesia
Email: nurfadilahyusuf@mail.ugm.ac.id

Keywords:
New Order 
Government; 
patrimonialism; 
Taman Ismail 
Marzuki; artists

Kata Kunci:
Orde Baru; 
patrimonialisme; 
Taman Ismail 
Marzuki; 
seniman

Page
124—143

Abstract
This article discusses the forms of patrimonialism that occurred during the New 
Order era with a case study of Taman Ismail Marzuki. The state’s involvement in 
hegemony in the field of culture transforms into Javanese power politics present 
in the post-colonial era so that the state fully controls the activities of artists in one 
space. As a public space, Taman Ismail Marzuki cannot be separated from political 
intervention, which has made it an arena for contestation between artists and 
the state. The New Order’s patrimonial practice at Taman Ismail Marzuki lasted 
from 1968 to 1998, allowing the state to control artists for legitimisation purposes. 
The questions raised in this article include: why did the state build Taman Ismail 
Marzuki? How did the state utilise Taman Ismail Marzuki as its political project? 
Who are the actors in Taman Ismail Marzuki? This article uses the historical method 
which includes heuristics, source criticism, interpretation and historiography. The 
research uses the concept of patrimonialism and departs from the concept, there 
are results and findings that the author describes including: (1) Patrimonialism in 
the Culture, (2) Negotiation Space of Politics and Culture, (3) The State Takes the 
Role of Culture and (4) Criticising New Order Politics.

Abstrak
Artikel ini membahas bentuk-bentuk patrimonialisme yang terjadi di zaman Orde 
Baru dengan studi kasus di Taman Ismail Marzuki. Keterlibatan negara dalam 
hegemoni di bidang kebudayaan menjelma bagaikan politik kuasa Jawa yang hadir 
di era post-kolonial sehingga negara mengontrol penuh aktivitas seniman dalam 
satu ruang. Sebagai ruang publik, Taman Ismail Marzuki tidak dapat dilepaskan 
dari intervensi politik yang menyebabkan ruang tersebut sebagai arena kontestasi 
antara seniman dan negara. Praktek patrimonial Orde Baru di Taman Ismail 
Marzuki berlangsung sejak 1968 sampai 1998 sehingga negara dapat mengendalikan 
seniman untuk kepentingan legitimasi. Pertanyaan yang muncul di artikel ini 
meliputi: mengapa negara membangun Taman Ismail Marzuki? bagaimana negara 
memanfaatkan Taman Ismail Marzuki sebagai proyek politiknya? siapa saja yang 
berperan di Taman Ismail Marzuki? Artikel ini menggunakan metode sejarah 
yang meliputi heuristik, kritik sumber, interpretasi dan historiografi. Penelitian 
ini menggunakan konsep patrimonialisme dan berangkat dari konsep tersebut, 
terdapat hasil dan temuan yang penulis paparkan meliputi: (1) Patrimonialisme dalam 
Kebudayaan, (2) Ruang Negosiasi Politik dan Kebudayaan, (3) Negara Mengambil 
Peran Kebudayaan dan (4) Mengkritisi Politik Orde Baru.

DOI: doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.94095

mailto:nurfadilahyusuf@mail.ugm.ac.id
http://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.94095


125Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

Pendahuluan
Pada Desember 2023, Kompas memberitakan adanya intervensi terhadap 
pentas teater di Taman Ismail Marzuki yang dilakukan pihak kepolisian. 
Pihak kepolisian meminta Butet untuk merevisi naskah teater berjudul 
Musuh Bebuyutan karena mengandung unsur politik. Dalam klarifikasinya, 
Butet diminta menandatangani surat pernyataan yang menerangkan tidak 
adanya unsur politik dalam pentasnya. Menjelang tahun politik 2024, 
seniman dilarang mencantumkan atribut kampanye dan tidak diperkenankan 
berpolitik di berbagai pentasnya (Kompas, 15 Desember 2023: 1). Kondisi 
sangat kontras apabila dibandingkan dengan zaman Ali Sadikin yang saat itu 
memberi garansi pada Dewan Kesenian Jakarta (DKJ) agar mengelola-nya 
dengan maksimal tanpa intervensi politik manapun.

Gubernur DKI Jakarta Ali Sadikin melarang intervensi dari pihak luar 
DKJ. Ali Sadikin berpendapat agar Taman Ismail Marzuki yang dimiliki 
warga Jakarta tidak tercampuri politik kepentingan seperti halnya yang terjadi 
di era Soekarno (Majalah Horison, No. 11 XXVIII 1993). Akan tetapi, setelah 
pergantian Gubernur DKI Jakarta, terdapat agenda de-Sadikinisasi, khususnya 
di Taman Ismail Marzuki yang berdampak pada terdegradasinya otoritas 
seni di Taman Ismail Marzuki. De-Sadikinisasi menyebabkan renggangnya 
relasi antara DKJ dengan Gubernur DKI Jakarta karena intervensi terhadap 
keanggotaan DKJ (Rinjani, 2020:5). Selain itu, kontestasi kerap terjadi di pusat 
kebudayaan1 terutama berbagai kepentingan yang mendasari pemerintah 
untuk mengintervensi dengan beralasan pada ideologi pembangunan yang 
menjadi proyek Orde Baru.

Fenomena yang terjadi cukup umum di beberapa tempat, tetapi 
terciptanya pusat kebudayaan di Jakarta menjadi polemik tersendiri, sehingga 
kepemilikan dari pusat kebudayaan menjadi pertanyaan besar. Dinamika 
politik di berbagai lintasan zamannya menjadikan Taman Ismail Marzuki 
tidak luput dari kontestasi politik, terutama antara seniman dengan negara. 
Para seniman yang kritis meng-gunakan Taman Ismail Marzuki sebagai 
ruang kritik kepada pemerintah Orde Baru sehingga memantik masuknya 
intervensi dari pihak kepolisian untuk menghentikan pentas kesenian. 
Akibatnya beberapa kegiatan yang dianggap sebagai kritik, pemerintah 
melalui kebijakan dan kepolisian menghentikan paksa atau melarang tampil 
para seniman yang pentasnya mengkritik Orde Baru.

Artikel ini berangkat dari studi Tod Jones yang berkaitan dengan 
kebijakan budaya di Indonesia secara nasional. Ia berfokus terhadap peran 
negara dalam membentuk kebudayaan nasional yang menyebabkan sisi politis 
kebudayaan yang diinginkan negara terutama di masa Orde Baru. Penciptaan 
Taman Ismail Marzuki adalah bentuk perhatian negara pada kebudayaan yang 

1)	 Kata pusat kebudayaan mengacu atau penulis jadikan sebagai kata ganti untuk 
Taman Ismail Marzuki.



126 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

juga menyimpan peran negara untuk mengontrol seniman (Jones, 2015). Ajip 
Rosidi membahas secara khusus pendirian Taman Ismail Marzuki tetapi tidak 
sampai menyentuh pada aspek patrimonialisme (Rosidi, 2006).

Niken Flora Rinjani juga membahas terkait dengan perubahan ruang 
yang berdampak terhadap peran para seniman di Taman Ismail Marzuki. 
Ia mengulas secara kronologi dalam perspektif antropologi terkait dengan 
perubahan tersebut. Niken juga membahas dalam periode yang panjang 
dengan menghadirkan beberapa intervensi politik di Taman Ismail Marzuki 
(Rinjani, 2020) tetapi dalam artikelnya, Niken tidak secara kronologis 
menjelaskan penyebab terjadinya perubahan ruang di Taman Ismail Marzuki 
dan siapa saja yang berkontestasi di dalamnya. 

Berdasarkan penjelasan latar belakang di atas, penulis mengajukan 
rumusan pertanyaan dalam artikel ini meliputi: mengapa negara membangun 
Taman Ismail Marzuki? bagaimana negara memanfaatkan Taman Ismail 
Marzuki sebagai proyek politiknya? Siapa saja yang berperan di dalam Taman 
Ismail Marzuki? Melalui rumusan masalah di atas, penulis mengartikan Taman 
Ismail Marzuki sebagai ruang dan komunitas. Dikatakan sebagai ruang untuk 
mengacu pada dibangunnya sebuah pusat kebudayaan yang ditujukan untuk 
kegiatan seni dan budaya. Sementara itu, dikatakan sebagai komunitas, penulis 
menunjukkan peran orang-orang di dalam Taman Ismail Marzuki yang tidak 
hanya terbatas oleh DKJ. Lingkup temporal yang penulis ajukan dalam artikel 
ini difokuskan selama rezim Orde Baru.

Penelitian ini berfokus pada wujud patrimonial di Taman Ismail Marzuki 
yang melihat konteks perubahan Taman Ismail Marzuki dan melihat benang 
merah dalam dinamika tersebut. Selain menganalisa wujud patrimonialisme, 
artikel ini juga berfokus pada peran seniman dalam mentransformasi Taman 
Ismail Marzuki menjadi ruang kritik. Oleh karena itu, artikel ini diharapkan 
menjadi sumbangan bagi penelitian sejarah kebudayaan di masa Orde Baru 
yang membahas perilaku manusia yang dihasilkan berupa struktur, institusi 
maupun sistem. Terdapat aspek dinamika yang tidak dapat dikesampingkan 
saat lembaga kebudayaan menghadapi pengaruh dari pihak eksternal terhadap 
perubahan dalam kebudayaan (Kartodirdjo, 1992: 196).

Artikel ini menggunakan metode sejarah untuk merekonstruksi narasi 
historiografi kritis dan terarah (Gottschalk, 1975: 32). Dalam proses heuristik, 
penulis menggunakan dua jenis sumber, yaitu tertulis dan lisan. Proses 
pengumpulan sumbernya dilakukan penelusuran di beberapa tempat yaitu 
Perpustakaan Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada, Perpustakaan 
St. Ignatius Kolsani, PDS. HB. Jassin dan Monumen Pers Nasional Surakarta. 
Sumber-sumber tertulis yang digunakan dalam artikel ini berupa surat kabar, 
majalah, catatan harian, buku dan artikel. Artikel ini juga menggunakan 
sumber lisan yang penulis lakukan melalui wawancara kepada beberapa 
informan. Penggunaan sumber lisan dalam penelitian sejarah bertujuan 



127Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

untuk menjangkau sumber-sumber yang tidak terekam dalam tulisan dan 
menggambarkan realitas peristiwa yang terjadi (JR. dan Yuswono, 1982: 31).

Patrimonialisme dalam Kebudayaan
Untuk masuk dalam pembahasan artikel ini, penulis menjelaskan terlebih 
dahulu arti patrimonialisme dalam kebudayaan. Penelitian ini tidak terlepas 
dari kebijakan budaya yang diterapkan oleh negara pada era Demokrasi 
Terpimpin dan Orde Baru. Harold Crouch dalam artikelnya berpendapat 
bahwa praktek politik patrimonialisme di Indonesia tidak terlepas dari 
konsep kekuasaan Jawa yang melekat sejak pra-kolonial dan bertahan sampai 
membentuk struktur politik dan keragaman sosial di Indonesia (Crouch, 
1979:573). Beberapa wilayah di Asia Tenggara mengimplementasikan 
pemimpin tradisional sebagai raja atau wakil Tuhan di bumi (Steedly, 
1999:434). Anthony Reid melalui karyanya berjudul Asia Tenggara dalam Kurun 
Niaga 1450-1680: Tanah di Bawah Angin membahas praktek patrimonial melalui 
kebudayaan, sehingga kekuasaan atau istana tampil di tengah masyarakatnya 
untuk mempertunjukkan adikodratinya (Reid, 2014: 200-201). Melalui 
panggung budaya, raja mempertunjukkan legitimasinya sehingga masyarakat 
melihat kekuasaan yang ditampilkan sebagai sebuah kedigdayaan.

Jennifer Lindsay menggambarkan penerapan politik di Asia 
Tenggara yang menentukan kebudayaan melalui kebijakan didasarkan oleh 
pembentukkan budaya dan penciptaan konflik yang tersistematis secara 
transparan (Lindsay, 1995:661). Oleh karena itu, politik patrimonial tumbuh 
subur di negara yang masih menerapkan praktik feodalisme. Tod Jones 
mendukung pendapat Jennifer Lindsay bahwa patrimonialisme di Asia 
Tenggara berpartisipasi dalam pembentukkan budaya. Ada dua poin penting 
dalam tulisan Tod Jones yang dikutip dari artikel Jennifer Lindsay, pertama, 
institusi negara mengambil peran sebagai patron yang memberikan modal 
dan proyek untuk dikerjakan oleh kliennya. Klien diperankan para seniman 
atau budayawan. Kedua, pemerintah adalah sumber dari patronase yang 
muncul dengan ide-idenya dalam penciptaan kebudayaan, sehingga aturan 
yang muncul adalah hilangnya otonomi seni (Jones, 2015: 9-10).

Konsep kekuasaan Jawa yang masih bertahan di Indonesia 
mempengaruhi sistem politiknya (Demokrasi Terpimpin dan Orde Baru); 
penerapan patrimonialisme masih bertahan dan terus dipertahankan beberapa 
elit yang diuntungkan dari praktik ini (Lombard, 2005c: 142). Sehingga dalam 
kesempatan di berbagai bidang tidak menutup kemungkinan menjadi bagian 
dari neo-patrimonialisme. Wicoyo menjelaskan bahwa konsep kekuasaan Jawa 
melekat terhadap pemimpin dan orang yang dipimpin. Pemusatan kekuasaan 
terhadap satu orang yang menunggangi seni sebagai suatu penyampaian 
kebijakan di masyarakat. Kebudayaan itu dimanifestasikan dengan situasi 
sosio-politik (Wicoyo, 1991:26-27).



128 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

Jamie Mackie berpendapat meskipun ada perbedaan penerapan politik 
antara Demokrasi Terpimpin dengan Orde Baru, tetapi kedua rezim itu 
bertujuan dalam pemusatan kekuasaan nasional melalui politik Jawanisasi 
(Mackie, 2010:82). Pengimplementasian politik patrimonial di pemerintahan 
yang terpusat menyebabkan hegemoni di segala bidang. Harold Crouch 
(1979:574) dan Leo Suryadinata (1987:39) berpendapat bahwa Orde Baru 
adalah pelaksana politik patrimonial yang tampil dengan keseragaman 
militerisme menguasai beberapa bidang, termasuk kepemimpinan daerah, 
politik dan institusi lainnya. Majalah Driyarkara mendokumentasikan 
pementasan Albert Camus yang mengkritik kekuasaan. Pementasan yang 
diselenggarakan di Graha Bhakti Budaya Taman Ismail Marzuki secara 
eksplisit terdapat kritik pada kekuasaan, tetapi juga menyampaikan apresiasi 
terhadap peran negara yang menjamin keadilan bagi setiap individu (Majalah 
Driyarkara, No. 1 XV 1988).

Ruang Negosiasi Politik dan Kebudayaan
Sebagai implementasi dari politik patrimonialisme dan dukungan terhadap 
rezim Orde Baru, penghabisan kekuatan komunisme di Indonesia pada 1966-
1968 menyebabkan hilangnya pengaruh komunis secara total di Indonesia. 
Manifes Kebudayaan yang bersinggungan dengan Lembaga Kebudayaan 
Rakyat (Lekra) dihidupkan kembali dan ideologi humanisme universal 
dilembagakan. Fenomena itu terjadi saat Ilen Surianegara menemui Ali 
Sadikin di kantornya dengan tujuan membicarakan pusat kebudayaan baru 
di Jakarta. Sehingga untuk mendapatkan legitimasinya, Ilen Surianegara 
menjadi jembatan untuk mempertemukan para seniman dengan Ali Sadikin. 
Pembicaraan tersebut tertuju pada dua poin pertama tentang organisasi para 
seniman dan kedua adalah pusat kebudayaan yang menjadi arena bagi para 
seniman untuk mengembangkan kemampuannya (Majalah Horison, No. 11 
Tahun XXVIII November 1993; Lombard, 2005a: 188).

Kepemimpinan Ali Sadikin menjadi momen kebangkitan para seniman 
dalam penampungan aspirasinya. Selama menjadi Gubernur DKI Jakarta, Ali 
Sadikin membuat Jakarta menjadi pusat kebudayaan dengan pembangunan 
Taman Ismail Marzuki (Blackburn, 2012: 329). Sebelum membangun 
Taman Ismail Marzuki, Ali Sadikin dan para seniman di Jakarta berdiskusi 
untuk membentuk organisasi yang bertanggungjawab di kompleks Taman 
Ismail Marzuki. Mengutip Kompas pada Juni 1968, Ali Sadikin meresmikan 
pembentukan Dewan Kesenian Jakarta yang didasarkan pada ketetapan 
MPRS Nomor XXVII/MPRS/1966 tentang kebudayaan sebagai bentuk 
implementatif bagi setiap daerah untuk membentuk dewan kesenian (Kompas, 
05 Juni 1968: 1). Berdasarkan pada Surat Keputusan Gubernur tahun 1968 
yang meresmikan DKJ dan membuat tujuh orang formatur (Surat Keputusan 



129Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

Gubernur Kepala Daerah Khusus Ibukota 
Jakarta No. Ib.3/2/19/1968).2

Setelah DKJ terbentuk, proyek pertama 
yang dilakukan adalah mengkonsep pusat 
kebudayaan. Ali Sadikin menginginkan 
agar Taman Ismail Marzuki terbebas 
dari kepentingan politik (Kompas, 11 
November 1968: 3). Goenawan Mohamad 
mempertanyakan apakah Taman Ismail 
Marzuki menjadi proyek pesanan penguasa 
untuk melegitimasi atau menjadi semacam 
bagian kepentingan negara untuk tidak 
mengintervensi otonomi seni yang menolak 
suara represif itu (Majalah Horison, No. 11 XII 
1977). Pertanyaan Goenawan Mohamad pada 
akhirnya terjawab saat Taman Ismail Marzuki 
mendapatkan sensor penuh dari pemerintah. 
Peristiwa ini terjadi di sepanjang dekade 1980 
sampai menjelang berakhirnya Orde Baru.

	 Pada April 1974, DKJ mendapat 
ancaman dari seorang agamawan di Jakarta, 
Abdullah Syafii, yang menggugat pentas 
Orkes Madun di Taman Ismail Marzuki. 
Dalam naskah Orkes Madun, Arifin C. Noer 
menarasikan kehidupan Jakarta yang tidak 

teratur karena kesenjangan sosial. Perkampungan yang kumuh dan maraknya 
kriminalitas menjadi ciri khas penggambaran Jakarta dalam Orkes Madun. 
Arifin juga menempatkan masyarakat yang terpinggirkan seperti perampok, 
pelacur, kaum miskin kota dan kalangan agama (Noer, 1974). 

Ancaman yang diberikan Abdullah Syafii kepada DKJ bukan pada 
substansi naskahnya melainkan poster Orkes Madun yang memasukkan unsur 
agama dalam pentasnya sehingga memantik permasalahan bagi Abdullah 
Syafii. Selain itu, Ajip Rosidi selaku Ketua DKJ menangkap aspirasi Abdullah 
Syafii yang merasa pentas tersebut tidak seharusnya mencantumkan unsur 
agama dalam teater. Ancaman yang dilayangkan Abdullah Syafii kepada DKJ 
adalah pembubaran paksa terkait pentas teater tersebut. Ia juga mengancam 
akan mendatangkan massa untuk menggagalkan pentas di Taman Ismail 
Marzuki.

Ancaman tersebut mengingatkan Ajip Rosidi pada peristiwa yang 

2)	 Ketujuh seniman yang menjadi dewan formatur pembentukan DKJ antara lain: 
Usmar Ismail, Rudi Pirngadi, Mochtar Lubis, Asrul Sani, D. Djajakusuma, Gayus Siagian 
dan Zulharmans.

Figur 1. Orkes Madun. Sumber: Majalah Tempo, 04 Mei 
1974.



130 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

menimpa Bengkel Teater di Yogyakarta. Pada waktu itu, pentas Bengkel 
Teater mendapat pelemparan batu yang dilakukan kelompok orang-orang 
yang tidak menyukai pentas Bengkel Teater. Atas peristiwa itu, Ajip Rosidi 
menghubungi Hazil Tanzil selaku Kepala BP-TIM agar mendiskusikan 
permasalahan ini pada Arifin C. Noer. 

Permasalahan yang membuat Abdullah Syafii memberi ancaman pada 
DKJ tertuju pada kaligrafi yang diambil dari ayat qur’an dan ditampilkan 
dalam bentuk Semar. Mengutip dari Tempo yang merekam proses pembatalan 
penampilan Teater Kecil. Ajip Rosidi (DKJ), Hazil Tanzil (BP-TIM) dan 
Arifin C. Noer (Teater Kecil) berdiskusi keberlanjutan pentas Orkes Madun. 
Ajip menyarankan agar Arifin segera membatalkan penampilan untuk 
menghindari demonstrasi yang dapat membahayakan para seniman termasuk 
teater yang dikelola olehnya. Hazil Tanzil juga mempertimbangkan saran Ajip 
Rosidi jika Arifin tetap menolak, DKJ dan BP-TIM tidak bertanggungjawab 
atas demonstrasi yang dilakukan pengikut Abdullah Syafii di Taman Ismail 
Marzuki. Atas pertimbangan tersebut, Arifin C. Noer membatalkan pentas 
Orkes Madun (Majalah Tempo, No. 9 Tahun IV 04 Mei 1974). 

DKJ membatalkan kegiatan tersebut tanpa berkonsultasi dengan 
Akademi Jakarta, tetapi kebijakan yang diambil DKJ untuk mengantisipasi 
dampak buruk terhadap seniman (Kompas, 18 April 1974: 1). Untuk 
pertama kalinya, ancaman terhadap DKJ datang dari masyarakat yang dapat 
membatalkan pentas Teater Kecil milik Arifin C. Noer dengan berbagai 
pertimbangan. Beberapa tahun berikutnya, terdapat serangan di pembacaan 
puisi Rendra di Taman Ismail Marzuki yang mengkritik Orde Baru sehingga 
berdampak pada penangkapan Rendra.

Di zaman Gubernur DKI Jakarta Tjokropranolo terjadi intervensi yang 
menyebabkan Taman Ismail Marzuki mendapat sensor pemerintah karena 
para seniman menjadi penyebab intervensi pemerintah ke Taman Ismail 
Marzuki. Pada April 1978, saat Rendra membacakan puisi Sajak Sebatang 
Lisong di Taman Ismail Marzuki, ia mendapat serangan berupa pelemparan 
bom ammonia dari Laksusda Jaya karena dianggap membuat propaganda di 
masyarakat melalui puisi untuk mengkritisi program pembangunan Orde 
Baru (Kompas, 28 April 1978: 3). Akibat penyerangan itu, Rendra ditangkap 
Laksusda Jaya dan BP-TIM melarang Rendra tampil di Taman Ismail Marzuki 
untuk beberapa tahun. 

Kekuasaan tersebut, menurut konsep di Jawa, adalah bentuk pemusatan 
kepentingan politik (Wicoyo, 1991: 27). Dalam hal ini, DKJ yang memegang 
kendali eksekutif Taman Ismail Marzuki justru dikurangi oleh BP-TIM yang 
menjadi perpanjangan tangan dari patrimonialisme Orde Baru di Jakarta. 
Padahal DKJ menjadi institusi yang menjadi penentu layak atau tidaknya 
seniman tampil di Taman Ismail Marzuki, tetapi pasca pengintegrasian 
BP-TIM menjadi bagian Dinas Kebudayaan DKI Jakarta tugas pokoknya 



131Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

bertambah. DKJ yang seharusnya melakukan screening tetapi tidak dapat 
menentukan kelayakan seniman dapat tampil atau tidak karena Taman Ismail 
Marzuki berhasil diatur dalam kendali Orde Baru. Peter Burke berpendapat 
politik kekuasaan negara akan memberikan hibah kepada kliennya untuk 
menjaga loyalitas pada sang patron (Burke, 2015: 108). 

Relasi kekuasaan melalui politik kebudayaan menyebabkan 
terdegradasinya otoritas DKJ secara perlahan oleh kekuatan negara. Van 
Peursen menyebut fenomena dari kebijakan tersebut mengakibatkan 
kebudayaan harus dilembagakan dan didinamisir secara politik, sehingga 
kebudayaan harus diintervensi untuk berbagai kepentingan politik dan unsur 
kebebasan yang dimiliki para seniman terperangkap dalam penjara kebijakan 
(Peursen, 1976: 12-13). Padahal sebagai ruang publik, ia harus terbebas 
dari unsur yang membatasinya dan berfungsi agar terbebas dari berbagai 
unsur intervensi. Jürgen Habermas memperjelas bahwa negara tidak dapat 
mengintervensi ruang publik karena ruang ini mempertemukan berbagai 
kepentingan sebagai bentuk penyetaraan status sosial di masyarakat modern 
(Habermas, 2010: 81). Ruang publik menjadi arena pertemuan antara sipil 
dengan negara, dalam lintasan sejarahnya, ruang ini menjadi tempat yang 
secara ekspresif sebagai penyampaian kepentingan masyarakat. Tidak jarang 
masyarakat di dalamnya justru mengundang intervensi negara ke dalam ruang 
publik (Reid, 2014: 237).

Peter Burke menjelaskan ruang publik tidak dapat terhindar dari 
negosiasi kepentingan politik sehingga dalam lingkup terkecil pun ruang 
publik akan membahas hal-hal yang sifatnya politis (Burke, 2015: 109). 
Meskipun ruang ini dikategorikan sebagai kebudayaan modern yang 
menghasilkan pemikiran humanis, tetapi kebebasan tersebut terbatas oleh 
aturan yang ditetapkan (Nas, 1992: 190). Sebagai ruang negosiasi juga terlihat 
saat perdebatan antara HB. Jassin dengan Subagio Sastrowardojo. Mengutip 
dari Indonesia Raya, kritik Subagio terhadap penolakan penggunaan nama 
Sastrawan Angkatan 66 (Indonesia Raya, 01 Agustus 1969: 8).

HB. Jassin membalas pertanyaan Subagio tentang penamaan Sastrawan 
Angkatan 66 muncul berdasarkan pada peristiwa politik di akhir rezim 
Soekarno. Akan tetapi, Subagio menolak jawaban HB. Jassin sehingga 
perdebatan itu tidak menemui kesepakatan (Indonesia Raya, 29 Agustus 1969: 
4). Goenawan Mohamad mengkritik bahwa perdebatan antara HB. Jassin 
dan Subagio Sastrowardojo hanya sia-sia dan tidak memiliki substansi. 
Goenawan Mohamad memberi alternatif yang mempertemukan pikiran 
terbuka dalam menyikapi perbedaan (Indonesia Raya, 31 Agustus 1969: 5). 
Melalui argumentasi Goenawan Mohamad, perdebatan antara HB. Jassin dan 
Subagio Sastrowardojo menemukan ujungnya.



132 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

Negara Mengambil Peran Kebudayaan
Setelah Ali Sadikin purna tugas pada Juli 1977, hal tersebut tidak serta merta 
membawa keuntungan bagi para seniman. Mereka harus berhadapan dengan 
rezim Orde Baru yang melakukan penyeragaman pemikiran, misalnya saja 
istilah ideologi pembangunan yang dilemparkan kepada publik. Seniman 
menangkap istilah “pembangunan” tertuju pada kemerdekaan berpikir, 
berkreasi dan berorientasi pada estetika karya. Akan tetapi, negara 
mengistilahkan pembangunan sebagai moda ekonomi dan menjadikannya 
sebagai agenda politik (Catatan Jose Rizal Manua, Tanpa Tahun). Tidak 
adanya pihak yang memediasi berdampak pada perubahan ruang di Taman 
Ismail Marzuki seperti pertumbuhan kios-kios yang mengakibatkan pusat 
kebudayaan ini menjadi terlihat komersil (Kompas, 19 September 1983: 6).

Pada pertengahan dekade 1980, Taman Ismail Marzuki mengalami 
kemerosotan dalam jumlah kunjungan dan penampilan yang secara perlahan 
mulai mengalami pengurangan. Faktor eksternal yang menyebabkan adalah 
pusat kebudayaan yang tidak lagi menjadikan Taman Ismail Marzuki sebagai 
sentralisasi kegiatan di Jakarta misalnya Taman Mini Indonesia Indah 
yang diresmikan pada 1975 muncul sebagai pusat kegiatan seni yang lebih 
Indonesiasentris. Tod Jones mengkritik Taman Mini Indonesia Indah adalah 
model untuk Indonesia yang diciptakan oleh rezim Orde Baru (Jones, 2012: 
150). Pada kenyataannya, antusias pengunjung lebih tertarik pada kemegahan 
Taman Mini Indonesia Indah yang lebih modern (Catatan Jose Rizal Manua, 
Tanpa Tahun). Meski Taman Ismail Marzuki masih menjadi barometer 
kesenian bagi para seniman yang ingin memulai karirnya, tetapi realitasnya 
pengelolaan Taman Ismail Marzuki mengalami kemunduran (Rinjani, 2020: 
6). Wahyu menyampaikan jumlah pengunjung dari tahun 1981-1983 terjadi 
penurunan yang cukup terlihat terhadap minat kunjungan ke Taman Ismail 
Marzuki, terlihat dalam tabel di bawah ini:

Tabel 1. Jumlah Kunjungan ke Taman Ismail Marzuki (1981-1983)

Tahun Jumlah Kunjungan

1981 301.848

1982 290.798

1983 251.403

Sumber: Seri Wacana DKJ 2023.

Kemunduran itu juga didukung oleh fasilitas yang memprihatinkan 
sehingga untuk para seniman mengadakan diskusi membahas permasalahan 
yang terjadi di Taman Ismail Marzuki. Wahyu Sihombing memantik diskusi 
tersebut dengan mengoreksi terkait manajemen organisasi di Taman Ismail 
Marzuki yang dianggap tidak jelas terkait siapa saja yang berperan menjadi 
pemimpin di dalamnya. Wahyu kemudian juga memberikan contoh bahwa 



133Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

organisasi yang berada di dalamnya seperti DKJ, Akademi Jakarta dan 
Yayasan Kesenian Jakarta sebenarnya harus bertugas seperti apa untuk dapat 
bersinergi dengan baik sehingga menimbulkan kebingungan dan perlu agar 
mencari solusi terbaik (Sihombing, 2023: 33). 

Figur 2. Struktur Organisasi di Taman Ismail Marzuki. Sumber: Dokumentasi Dewan Kesenian 
Jakarta, 1977.

Penjelasan gambar di atas terdapat tiga organisasi yang mengelola 
kompleks Taman Ismail Marzuki dan masuknya Dinas Kebudayaan DKI 
Jakarta sejak era Gubernur DKI Jakarta Tjokropranolo. Campur tangan 
pemerintah menjadi salah satu pengawasan negara terhadap kebebasan 
seniman yang mengalami degradasi, sehingga praktik patrimonialisme 
menjelaskan unsur ketidakpuasan dari negara terhadap kinerja DKJ yang tidak 
mampu dalam mengelola pusat kebudayaan. Dampak dari hegemoni tersebut 
muncul resistensi dari kalangan seniman. Burke menyatakan istilah negosiasi 
digunakan untuk tawar-menawar yang ditujukan bagi kliennya, tetapi hal itu 
diantisipasi para elite dengan mengendalikan sang patron sehingga memaksa 
seniman untuk mengakui legitimasinya (Burke, 2015:130-131).

Untuk melihat bagaimana peran negara dalam mengambil tugas 
kebudayaan saat rezim Orde Baru membebaskan para tahanan politik secara 
massal pada 1978-1979 (wawancara pribadi, Martin Aleida, 14 Desember 
2023). Pembebasan tersebut justru menjadi ruang diskriminasi dalam skala 
besar, misalnya saja keberadaan negara mengerdilkan para tahanan politik 
yang mayoritas adalah orang-orang dari kalangan komunis dan pendukung 
Soekarno. Orde Baru telah menyiapkan film yang mendiskreditkan Soekarno, 
PKI dan pendukungnya. Film ini sebagai bentuk penghukuman terhadap 
sejarah yang membuat para tahanan politik itu mengakui supremasi Orde 
Baru yang dijadikan sebagai pemenang dalam sejarah (Majalah Budaja Djaja, 



134 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

No. 123 Tahun XI 1978). 
Pada dekade 1980, G. Dwipayana selaku pimpinan Pusat Produksi Film 

Negara (PPFN) berkeinginan membuat film sejarah yang membahas peristiwa 
G 30 S/PKI dan peristiwa menjelang lahirnya Surat Perintah 11 Maret. Kedua 
film yang diusung PPFN harus bekerjasama dengan seniman dan sejarawan. 
Arifin C. Noer ditunjuk menjadi sutradara film dan Nugroho Notosusanto 
diminta untuk terlibat dalam film tersebut. Arifin juga menggandeng 
beberapa anggota DKJ seperti Umar Kayam, Ikranegara, Ratna Riantiarno 
dan Pramana Padmodarmaya. Para penandatangan Manifes Kebudayaan 
yang terlibat dalam film tersebut yaitu Goenawan Mohamad, Taufiq Ismail, 
Syu’bah Asa dan Bur Rasuanto (Lihat di Film Pengkhianatan G30S/PKI dan 
Film Djakarta 1966).  

PPFN merekrut sepuluh ribu pemain figuran untuk memberikan 
hasil film yang maksimal sehingga film tersebut dan Angkatan Darat seperti 
Amroso Katamsi juga disertakan dalam film. Akan tetapi, selama proses 
pembuatan kedua film, Dwipayana adalah orang yang berperan mengatur 
alur film tersebut sehingga Arifin terlihat menyesal saat kedua film tersebut 
ditayangkan (Wawancara dengan Irul Kimbo, 06 Desember 2023. Lihat 
Rosidi, 2007: 259-261). Dalam konsep politik patrimonial, sang patron 
memberikan proyek film untuk mengendalikan seniman yang terlibat sebagai 
bentuk projeksi Pancasilais dalam realitas sosio-politik, sehingga negara 
berhasil menghegemoni secara universal elemen kultural penting dalam 
sebuah bangsa. 

Peristiwa ini juga didasari oleh kebijakan Orde Baru yang menginginkan 
seluruh organisasi yang ada di Indonesia menjadi Pancasila satu-satunya 

Figur 3. Film 
G 30 S/PKI 
dan Djakarta 
1966. Sumber: 
Bali Post, 01 
Oktober 1989.



135Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

ideologi di dalam anggaran dasarnya. Meskipun sebenarnya menuai 
kontroversi seperti adanya tragedi Tanjung Priok 1984 yang menimbulkan 
kerusuhan secara besar di Jakarta (Kompas, 17 September 1984: 1). Dukungan 
terhadap pemerintah juga disampaikan oleh para seniman yang membicarakan 
tentang Pancasila seperti Ikranegara, Wahyu Sihombing dan Ramadhan 
KH. Pokok inti dari pendapat para seniman itu adalah Pancasila adalah jalan 
utama bagi kehidupan bangsa Indonesia yang sifatnya mutlak bagi seluruhnya 
(Angkatan Bersenjata, 01 Oktober 1977: 4). Selain itu, ada-nya kritik sosial 
juga disampaikan oleh Goenawan Mohamad bahwa idealnya peng-kritik itu 
tidak harus dengan makian, tetapi juga dijadikan sebagai kemerdekaan dalam 
berpikir untuk kebebasan (Angkatan Bersenjata, 06 Oktober 1977: 2).

Jika melihat lagi ke belakang, munculnya bioskop di Taman Ismail 
Marzuki sebagai awalan masuknya Departemen Penerangan. Ini menandakan 
bahwa sensor pemerintah di dalam Taman Ismail Marzuki akan mulai 
terlihat, tentunya bukan lagi peran Dewan Kesenian Jakarta yang melakukan 
sensor terhadap beberapa karya. Dalam Budaja Djaja, Ali Sadikin pernah 
menjelaskan bahwa dirinya tidak akan mencampuri dan melarang pemerintah 
daerah untuk masuk dalam intervensinya ke Taman Ismail Marzuki (Majalah 
Budaja Djaja, No. 122 Tahun XI 1978). Kondisi berbeda terjadi saat Orde 
Baru yang menghegemoni keseluruhan sehingga dalam perizinan pementasan 
seni, proses harus mengalami birokrasi yang cukup rumit. Seni kemudian 
dikendalikan melalui Tap MPR Nomor II tahun 1993 yang menjadikan 
seni tertuju pada aspek pembangunan, sehingga secara tidak langsung para 
seniman mendapatkan intervensi yang kuat dari pemerintah. Orde Baru 
menjelma sebagai pembentuk kebudayaan yang secara sistematis juga pernah 
dipakai oleh Hindia Belanda (Majalah Horison, No. 4 Tahun XXX 1996). 

Tod Jones dalam disertasinya, mengakui bahwa relasi kebudayaan 
dengan politik adalah bentuk negosiasi antara kebebasan dengan kekuasaan 
yang pada akhirnya memperkuat konseptualisasi negara terhadap kebudayaan. 
Konseptualisasi terbagi menjadi tiga bentuk diantaranya: intervensi 
negara, penyensoran dan ulasan politik terhadap bentuk kebudayaan yang 
berpengaruh terhadap kebijakan (Jones, 2015: 5). Phillip Kitley menganalisa 
dalam menyukseskan pembangunan sebagai program yang menjadi 
keutamaan menggunakan infrastruktur kebudayaan lainnya seperti televisi 
untuk menciptakan regulasi sehingga sebagai proyek kebudayaan nasional 
representasi film maupun sinema haruslah mencerminkan identitas bangsa 
(2000: 4).

Masuknya Departemen Penerangan ke Taman Ismail Marzuki 
menimbulkan kritik dari Sapardi Djoko Damono. Dalam catatannya dijelaskan 
bahwa seniman memerlukan kebebasan dalam penciptaan tetapi yang 
didapatnya adalah bentuk represif sampai pembredelan karya yang menjadi 
hasil pemikirannya. Kebebasan seniman harus terpenjara oleh kuatnya politik 



136 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

Orde Baru yang mengunggulkan harmonisasi tetapi pada kenyataannya 
rezim menekan para oposisinya (Majalah Horison, No. 9 Tahun XXV 1991). 
Selain itu, Rendra yang kerap melakukan kritik dari beberapa pentasnya 
juga mendapatkan kekerasan verbal yang menyasar pada dirinya. Diskusi 
yang diadakan di Ruang Galeri Cipta Taman Ismail Marzuki menjadi sesak 
oleh pengunjung yang ingin melihat diskusi Umar Kayam dan Umar Junus. 
Diskusi tersebut tertuju pada kebebasan yang terdegradasi oleh kepentingan 
politik Orde Baru, sehingga keberadaan Taman Ismail Marzuki sebagaimana 
ruang kebebasan sudah tidak lagi terjamin keamanannya. Sehingga hanya 
bagian-bagian kecil saja dari seniman untuk dapat bernapas lega saat tidak 
mendapat intervensi dan sensor untuk seniman (Majalah Horison, No. 6 Tahun 
XXIV 1991).

Mengkritisi Politik Orde Baru
Pada awal 1990 sampai berakhirnya Orde Baru, intervensi pemerintah 
terhadap kebudayaan terlihat cukup besar. Terutama pada 1992, Tod Jones 
menyebut Orde Baru memiliki andil dalam membentuk dewan kesenian di 
beberapa daerah melalui rekomendasi Salim Said selaku Ketua DKJ. Salim 
menyerahkan hasil Konferensi Dewan Kesenian Indonesia kepada Soeharto 
dan disetujui oleh presiden. Dukungan tersebut diimplementasikan oleh 
kewajiban dari setiap daerah diharuskan memiliki dewan kesenian yang 
dananya diambil dari anggaran pemerintah daerah (Jones, 2015: 262-263).

Pembentukkan dewan kesenian di berbagai daerah menjadi titik penting 
untuk menunjukkan bahwa eksistensi DKJ tidak diragukan sehingga dengan 
posisinya sebagai deklarator dapat mengembalikan otoritasnya di Taman 
Ismail Marzuki. Tetapi, pada kenyataannya hanya utopis yang tidak dapat 
direalisasikan. Sebab, peran negara dalam mengendalikan kebudayaan menjadi 
sangat penting untuk ikut serta dalam mengatur berbagai kepentingannya di 
pusat kebudayaan. David Hill mengatakan pusat kebudayaan telah mengalami 
kebuntuan sehingga memaksa datangnya intervensi negara ke dalam pusat 
kebudayaan itu. Sepanjang tahun 1980-an, renggangnya relasi antara DKJ 
dengan Pemerintah Provinsi DKI Jakarta menyebabkan pengurangan 
otonomi seni yang diperoleh DKJ (Hill, 1993: 260).

Meskipun sebenarnya otonomi seni di Taman Ismail Marzuki semakin 
terkikis oleh banyak kepentingan Orde Baru, tetapi gagasan untuk melindungi 
seni dari politik terpinggirkan oleh seni komersial (Jones, 2015: 260). Taman 
Ismail Marzuki yang awalnya menerapkan seni untuk seni, berubah menjadi 
realisme sosialis yang disebabkan masifnya kritik dari seniman di Taman 
Ismail Marzuki. Sehingga mereka yang tidak mematuhi aturan pemerintah 
mendapat sensor dan sulit mengadakan pentas di Taman Ismail Marzuki. 
Ida Bagus Mantra menuliskan bahwa seni dan budaya perlu mendapatkan 
perhatian dan pembinaan agar mereka berpotensi untuk mengembangkan 



137Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

bidang tersebut (Mantra, 1978: 23).
Graciela Schuster dan Mariana Ortega Breña menjelaskan fenomena ini 

merupakan permasalahan yang pasti terjadi dalam dinamika seniman sehingga 
kegiatan yang awalnya sebagai bentuk hiburan untuk masyarakat, berubah 
menjadi mobilisasi massa yang terpengaruh dengan karya para seniman. Baik 
lukisan, puisi atau teater digunakan untuk melawan elite negeri, sehingga 
kehidupan seni dan politik tidak jarang menemukan konfrontasinya (2015: 
86). Konfrontasi tersebut menjadi fenomena berulang sehingga keduanya 
saling bertemu untuk memperlihatkan kepentingannya masing-masing. Farid 
Abdullah memberikan contoh pada era Sultan Hamengkubuwono VIII seni 
pertunjukkan digunakan untuk mencegah intervensi penetrasi Barat yang 
lebih luas sehingga seni pertunjukkan digunakan sebagai perlawanan simbolik 
(Abdullah, 2019: 8).

Di zaman Orde Baru, pada 1990-an, Taman Ismail Marzuki 
digunakan para seniman dan aktivis sebagai ruang kritik terhadap rezim. 
Kemunculan perlawanan menjadikan Taman Ismail Marzuki sebagai arena 
mengekspresikan kritik, Taman Ismail Marzuki menjadi legitimasi tandingan 
dari kuatnya rezim. Penjelmaannya sebagai ruang perlawanan sosio-kultural 
tidak didukung oleh pihak-pihak yang sadar akan perubahan. Prospek tertuju 
pada pencapaian perubahan sistem ketatanegaraan (Majalah Driyarkara, No. 2 
Tahun XIV 1987). Mereka seperti menunjuk-kan sikap melakukan perubahan 
secara universal dan memainkan perannya sebagai perantara tradisionalisme 
dengan modernisme (Lombard, 2005b: 329). 

Desakan dari berbagai kalangan terhadap perubahan alur politik mulai 
dirasakan sejak tahun 1992, Taman Ismail Marzuki menambah perannya 
sebagai panggung demokrasi yang menyebabkan intervensi pemerintah 
semakin massif, seperti yang dialami oleh Forum Demokrasi. Meskipun 
bukan seniman, tetapi para aktivis yang sadar akan pentingnya penjagaan 
demokrasi menjadikan Taman Ismail Marzuki sebagai panggung kritik 
(Kompas, 20 April 1992). Akan tetapi, intervensi yang dilakukan pemerintah 
menjadi alasan utama bahwa pusat kebudayaan adalah ruang yang ditujukan 
untuk kepentingan seni dan bukan politis (Majalah Horison, No. 12 Tahun 
XXVIII 1993).

Pada 17 Agustus 1992 di Teater Arena Taman Ismail Marzuki, para 
seniman melakukan perenungan dan mengkritik pencapaian negara selama 47 
tahun merdeka. Salim Said menyampaikan bahwa “bergembiralah dan jangan 
terlalu berkerut kening. Buatlah kemerdekaan itu dalam arti masing-masing”. 
Sementara itu, Hamid Jabbar berpidato “kami bangsa Indonesia dengan ini 
menyatakan kemerdekaan untuk kedua kalinya. Hal-hal mengenai utang-
piutang kita, InsyaAllah akan dengan cara seksama dan dalam tempo yang 
sesingkat-singkatnya” (Kompas, 18 Agustus 1992: 12). 

Emha Ainun Nadjib juga menyampaikan bahwa perlu adanya ide baru 



138 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

untuk mencetuskan Neo-Manikebu yang disesuaikan oleh kondisi zaman. 
Pencetusan ide Neo-Manikebu dikarenakan kehidupan seni dan budaya di 
Indonesia berhadapan langsung dengan rezim Orde Baru (Kompas, 19 Agustus 
1992: 12). Sehingga apa yang disampaikan Ali Moertopo dalam bukunya 
berjudul Strategi Kebudayaan membenarkan bahwa Orde Baru memiliki format 
kebudayaan sendiri (1978: 36). Maka dari itu, Neo-Manikebu adalah alternatif 
untuk mengimbangi format kebudayaan versi Orde Baru.

Selain itu, pelarangan Bengkel Teater dan Teater Koma yang dianggap 
mengkritik pemerintah melalui teatrikal (Majalah Horison, No. 12 Tahun 
XXVIII 1993) kerap menjadi perhatian Orde Baru (Wawancara dengan Afrizal 
Malna, 16 April 2024). Hegemoni negara dalam kebudayaan menyebabkan 
masuknya institusi negara yang berdampak hilangnya kebebasan seniman 
(Reid, 2011: 302). Rendra mengkritik bahwa pemimpin perlu menghayati 
dirinya untuk lebih terbuka. Hal ini disampaikan saat rezim yang semakin 
menguat dan seniman harus menghadapi ketakutan sebagai ancaman yang 
membahayakan karirnya di bidang seni. Terutama, proses screening terbilang 
cukup rumit dengan kriteria tidak boleh mengkritik negara. Oleh karena itu, 
perlu adanya mediasi antara seniman dengan pemerintah agar menemukan 
konsensus (Kompas, 06 Januari 1997: 1).

Taufiq Ismail juga mengomentari situasi politik yang tidak stabil pada 
awal tahun 1997. Dalam pertemuannya di Graha Bhakti Budaya Taman Ismail 
Marzuki, Taufiq Ismail, Sutardji Calzoum Bachri, Hamid Jabbar, Slamet 
Sukirnanto, Ikra-negara, Jose Rizal Manua dan Lastri Fardani Sukanton 
menyampaikan perhatian-nya terhadap kerusuhan akibat demonstrasi. Para 
sastrawan yang hadir pada malam itu menyampaikan puisinya (Kompas, 30 
Januari 1997: 1), misalnya dari karya HS. Djurtatap berjudul Doa dalam Taman 
Kota:

Tuhan
Kembalikan wangi pada bunga
Biar duri tak menusuk mata
Kembalikan hati pada rasa
Biar bumi tak jadi bencana
Tuhan
Kembalikan ombakmu dalam deburku. Amin 

Penyampaian puisi diatas adalah salah satu bentuk perhatian mendalam 
terhadap kondisi politik yang semakin mengunci kebebasan individu oleh 
peraturan. Ungkapan tersebut menampakkan bahwa tiap bait dari puisi yang 
disampaikan adalah perenungan para seniman untuk merespons yang tengah 
dialami bangsa Indonesia, sehingga mengakibatkan represif penguasa semakin 
tidak terkendali. Itulah yang berdampak terhadap krisis kepercayaan yang 
timbul akibat hegemoni pemerintah dalam mengendalikan kebebasan individu.



139Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

Krisis kepercayaan terus muncul pada saat memasuki tahun 1998 yang 
berdampak terhadap kemunculan mimbar publik di Taman Ismail Marzuki. 
Sebagai panggung reformasi, tempat ini menjadi salah satu titik perlawanan 
kolektif yang terdiri dari mahasiswa, aktivis dan seniman (Kompas, 24 Mei 
1998: 11). Saat aksi para demonstran semakin tidak terkendali, para seniman 
justru memfokuskan diri pada Taman Ismail Marzuki. Rendra menjadi garda 
terdepan melakukan kritik terhadap ketidakmampuan pemerintah saat 
merespons para demonstran. Ia justru membacakan puisi yang cukup panjang 
berjudul “Kacoak Pembangunan” sebagai bentuk ketidakpuasan terhadap 
program Pembangunan di depan para aktivis yang berkumpul di Taman 
Ismail Marzuki (Suara Merdeka, 21 Mei 1998: 7). Selain Rendra, terdapat 
seniman lainnya juga seperti Ikranegara yang menyampaikan puisinya sebagai 
bentuk kritik terhadap kegagalan Orde Baru.

Puisi Kacoak Pembangunan (Suara Merdeka, 21 Mei 1998)

Kacoak, kacoak pembangunan.
Salah dagang, banyak hutang
Tata buku, ditulis di atas awan
Tata ekonominya ilmu Bintang
………………………
Kacoak, kacoak, kacoak!
Keamanan, ketenangan katanya!
Marsinah terbunuh, petani digusur kenyataannya.

Puisi Merdeka karya Ikranegara (Majalah Horison, Juni 1998)

Belum

Baik Rendra maupun Ikranegara memberikan solidaritasnya terhadap 
perjuangan untuk mencapai perubahan. Tahun 1998 menjadi situasi yang 
cukup kelam dalam kehidupan, sehingga menuai reaksi dari kalangan 
aktivis, mahasiswa dan seniman. Jakarta menjadi titik kumpul gerakan para 
demonstran dan titik akhir demonstrasi adalah pergantian kepemimpinan 
nasional. Pada 21 Mei 1998, Soeharto menyatakan mundur dari jabatannya 
sehingga menandakan berakhirnya Orde Baru yang berdampak pada 
terbebasnya pentas seniman di Taman Ismail Marzuki yang tidak perlu 
meminta izin lagi kepada pihak berwenang misalnya pementasan teater 
berjudul Gue Kapok jadi Rakyat. Pementasan itu juga menampilkan Iwan Fals 
dan beberapa komunitas seperti Teater Kubur, Teater Tabur dan Bandar Teater 
Jakarta (Kompas, 30 Mei 1998: 9). Meskipun pergantian kekuasaan, politik 
patrimonial yang mengakar kuat di Taman Ismail Marzuki menyebabkan 
terkikisnya otoritas seni Dewan Kesenian Jakarta, karena masuknya dinas 



140 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

kebudayaan yang ikut mengelola kegiatan seni di Taman Ismail Marzuki.

Kesimpulan 
Patrimonialisme yang terjadi di zaman Orde Baru seakan menghidupkan 
kekuasaan Jawa di era modern sehingga pengimplementasiannya adalah 
terciptanya budaya satu komando yang menjadi ciri khas Orde Baru. Selain 
itu, praktek politik patrimonial menggambarkan realitas relasi patron-klien 
yang direalisasikan dalam bentuk pusat kebudayaan telah mencerminkan 
kepentingan politis dari seniman maupun pemerintah. Menghadirkan secara 
ringkas praktek patrimonial di masa Orde Baru berkuasa juga mengambil 
kebijakan budaya di zaman Hindia Belanda yang mengontrol penuh aktivitas 
masyarakatnya, khususnya seniman.

Taman Ismail Marzuki dibentuk atas inisiatif Ali Sadikin untuk memberi 
ruang kepada seniman sehingga tercipta negosiasi yang menggambarkan 
relasi seniman dengan politik. Meskipun sebenarnya terdapat perubahan 
arah politik yang mengakibatkan Taman Ismail Marzuki menjadi ruang 
kontestasi, tetapi perlu dilihat bahwa pemikiran humanisme universal yang 
saat era Soekarno didukung oleh Angkatan Darat dan begitu sebaliknya 
tidak selamanya sejalan. Beberapa kali mereka bertabrakan dengan kebijakan 
negara yang dianggap membatasi seniman. Orde Baru menginginkan Taman 
Ismail Marzuki hanya dijadikan sebagai pusat seni dan kebudayaan sehingga 
menjauhkan dari kritik-kritik terhadap negara. 

Selain itu, negara juga melibatkan seniman untuk melegitimasi rezim 
yang sedang berkuasa melalui proyek yang diberikan, tetapi negara yang 
mengatur konsepnya. Maka dari itu, praktek patrimonial yang dilakukan 
Orde Baru dalam bidang kebudayaan, khususnya di Taman Ismail Marzuki 
menjadi perlawanan terhadap negara. Padahal tujuan dibangunnya Taman 
Ismail Marzuki untuk memfasilitasi seniman melalui ruang tersebut dan 
menjauhkannya dari kepentingan politik. Akan tetapi, dinamika tersebut 
tidak terlepas dari kebijakan dan iklim politik yang tidak stabil, sehingga 
mengakibatkan adanya beberapa perubahan di dalam campur tangan 
pemerintah.

Para penandatangan Manifes Kebudayaan dan loyalisnya yang tergabung 
di DKJ mengalami perubahan signifikan setelah Ali Sadikin digantikan 
Tjokropranolo yang ditandai oleh pusat kebudayaan mengarah pada 
komersialisasi dan masuknya institusi negara untuk mencampuri pengelolaan 
Taman Ismail Marzuki. Meskipun pada awal berdirinya Orde Baru yang 
didukung oleh Manifes Kebudayaan tetapi dukungan itu tidak selamanya 
menjamin kebebasan seniman sehingga hegemoni negara atas kebudayaan 
di era Orde Baru tidak berbeda dengan zaman Demokrasi Terpimpin yang 
menghegemoni peran budaya. Hal inilah yang termanifestasikan di era 
Reformasi bahwa Taman Ismail Marzuki bukan ruang yang bebas nilai karena 



141Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

mendapat subsidi dari negara (Wawancara dengan Sal Murgiyanto, 25 Mei 
2024) sehingga para seniman atau penggunanya dilarang mengkritik. Oleh 
karena itu, apa yang dialami Butet dalam pentasnya cukup menjelaskan bahwa 
hegemoni negara terhadap Taman Ismail Marzuki masih sangat kuat.

Referensi
Artikel, Buku, Laporan, Memoar dan Naskah Teater
Abdullah, Farid, “Konflik Simbolik: Batik Yogyakarta Masa Sultan Hamengkubuwana 

VIII (1921-1939)”, Bandar Maulana, Vol. 24 (1) 2019.
Blackburn, Susan, Jakarta: Sejarah 400 Tahun, Terjemahan Gatot Triwira, Jakarta: 

Masup Jakarta, 2012.
Burke, Peter, Sejarah dan Teori Sosial: Edisi Kedua, Terjemahan Mestika Zed, Zulfami 

dan A. Sairozi, Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2015.
Charrad, Mounira M., “Central and Local Patrimonialism: State-Building in Kin-

Based Societies”, Sage Journal, Vol. 636 (1) 2011.
Crouch, Harold, “Patrimonialism and Military Rule in Indonesia”, World Politics, 

Vol. 31 (4) 1979.
Graciela Schuster and Mariana Ortega Breña, “The Concept of the Visible Between 

Art and Politics”, Latin American Perspective, Vol. 42 (1) 2015.
Jones, Tod, “Cultural Policy in the Reform Era”, Indonesia, Vol. 93, 2012.
Dokumentasi Dewan Kesenian Jakarta, Jakarta: Dewan Kesenian Jakarta, 1977.
Habermas, Jürgen, Ruang Publik: Sebuah Kajian Tentang Kategori, Terjemahan Yudi 

Santoso, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.
Hill, David T., The Two Leading Institutions: Taman Ismail Marzuki and Horison, in 

Virgnia Matheson Hooker, Culture and Society in New World Order Indonesia, 
Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1993.

Jones, Tod, Kebudayaan dan Kekuasaan di Indonesia: Kebijakan Budaya Selama Abad 
ke-20 hingga era Reformasi, Terjemahan Edisius Riyadi Terre, Jakarta: Yayasan 
Pustaka Obor Indonesia, 2015.

JR. Chaniago dan Yuswono Dwi Priyantono, “Laporan Khusus dari Lokakarya 
Sejarah Lisan Arsip Nasional RI”, Lembaran Berita Sejarah Lisan, No. 9, 
Oktober 1982.

Lindsay, Jennifer, “Cultural Policy and the Performing arts in Southeast Asia”, 
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, Vol. 151 (4) 1995.

Lombard, Denys, Nusa Jawa: Silang Budaya bagian 1: Batas-batas Pembaratan, 
Terjemahan: Winarsih Partaningrat, Rahayu S. Hidayat dan Nini Hidayati 
Yusuf, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005a.

______________, Nusa Jawa: Silang Budaya bagian 2: Jaringan Asia, Terjemahan: 
Winarsih Partaningrat, Rahayu S. Hidayat dan Nini Hidayati Yusuf, Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 2005b.

______________, Nusa Jawa: Silang Budaya bagian 3: Warisan Kerajaan-Kerajaan 
Konsentris, Terjemahan: Winarsih Partaningrat, Rahayu S. Hidayat dan Nini 
Hidayati Yusuf, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005c.

Mantra, Ida Bagus, Memorandum Masa Akhir Jabatan Direktur Jenderal Kebudayaan, 
Jakarta: Direktorat Jenderal Kebudayaan Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan, 1978.

Mackie, Jamie, Patrimonialism: The New Order and Beyond, in Edward Aspinall and 



142 Nur Fadilah Yusuf

Lembaran Sejarah

Greg Fealy, Soeharto’s and New Order and its Legacy, Canberra: ANU Press, 
2010.

Memoar Jose Rizal Manua, Taman Ismail Marzuki, Jakarta: Tanpa Tahun.
Moertopo, Ali, Strategi Kebudayaan, Jakarta: Yayasan Proklamasi CSIS, 1978.
Nas, Peter J.M., “Jakarta, City Full Symbols: An Essay in Symbolic Ecology”, Journal 

of Social Issues in Southeast Asia, Vol. 7 (2) 1992.
Noer, Arifin C., Naskah Orkes Madun: Madekur & Tarkeni, (Jakarta: 12-18 April 1974). 

Koleksi PDS. HB Jassin (No. 2566).
Reid, Anthony, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680: Tanah di Bawah Angin, 

Jakarta: Pustaka Obor Indonesia, 2011.
Reid, Anthony, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680: Jaringan Perdagangan 

Global, Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014.
Rinjani, Niken Flora, “Perubahan Peran Seniman dalam Dinamika Ruang Publik 

di Taman Ismail Marzuki (1968-2018)”, Umbara: Indonesian Journal of 
Anthropology, Vol. 5 (1) 2020.

Rosidi, Ajip, Ali Sadikin dan Kesenian, Jakarta: IKJ Press bekerjasama dengan Keluarga 
Besar Ali Sadikin, 2006.

__________, Yang Datang Telanjang: Surat-Surat Ajip Rosidi dari Jepang, 1980-2002, 
Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 2007. 

Sihombing, Wahyu, Masalah Manajemen Pusat Kesenian Jakarta, dalam Ekky Imanjaya 
dan Esha Tegar Putra, Seri Wacana DKJ 2023: Posisi, Reposisi, Revitalisasi 55 
Tahun Dewan Kesenian Jakarta, Jakarta: Dewan Kesenian Jakarta, 2023.

Steedly, Mary Margaret, “The State of Culture Theory in the Anthropology of 
Southeast Asia”, Annual Review of Anthropology, Vol. 28, 1999.

Suryadinata, Leo, “Politics in Indonesian Parliament, 1966-1985”, Southeast Asian 
Journal of Social Science, Vol. 15 (1) 1987.

Van Peursen, Strategi Kebudayaan, Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1976.
Wicoyo, Joko, “Konsep Kekuasaan Jawa dalam Kehidupan Sosial Politik Indonesia”, 

Jurnal Filsafat, Vol. 6, 1991.

Sumber Wawancara
Wawancara dengan Abuhasan Asyari, 25 Januari 2024.
Wawancara dengan Abuhasan Asyari, 21 Februari 2024.
Wawancara dengan Afrizal Malna, 16 April 2024.
Wawancara dengan Aidil Usman, 13 Desember 2023.
Wawancara dengan Irul Kimbo, 06 Desember 2023.
Wawancara dengan Jose Rizal Manua, 23 Desember 2023.
Wawancara dengan Martin Aleida, pada 14 Desember 2023.

Sumber Majalah dan Surat Kabar
Angkatan Bersenjata, 01 Oktober 1977.
Angkatan Bersenjata, 06 Oktober 1977.
Bali Post, 01 Oktober 1989.
Indonesia Raya, 01 Agustus 1969.
Indonesia Raya, 29 Agustus 1969.
Indonesia Raya, 31 Agustus 1969.
Majalah Budaja Djaja, No. 123 XI 1978.
Majalah Driyarkara, No. 2 XIV 1987.



143Wujud Patrimonialisme di Taman Ismail Marzuki, 1968-1998

Vol. 20 No. 2 2024

Majalah Driyarkara, No. 1 XV 1988.
Majalah Horison, No. 11 XII 1977.
Majalah Horison, No. 9 XXV 1991.
Majalah Horison, No. 11 XXVIII 1993.
Majalah Horison, No. 4 XXX 1996.
Majalah Horison, No. 6 XXXII 1998.
Majalah Tempo, No. 9 IV 04 Mei 1974.
Kompas, 05 Juni 1968.
Kompas, 11 November 1968.
Kompas, 18 April 1974.
Kompas, 28 April 1978.
Kompas, 19 September 1983.
Kompas, 17 September 1984.
Kompas, 18 Agustus 1992.
Kompas, 19 Agustus 1992.
Kompas, 06 Januari 1997.
Kompas, 30 Januari 1997.
Kompas, 24 Mei 1998.
Kompas, 30 Mei 1998.
Suara Merdeka, 21 Mei 1998.


	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.4d34og8
	_heading=h.2s8eyo1
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.17dp8vu
	_heading=h.26in1rg

