
Volume 21 Number 1
2025

ISSN 1410-4962 (Print) 
ISSN 2620-5882 (Online)

Book Review

Buku ini menjelaskan proses di balik produksi kampanye politik partai Islam yang melibatkan 
wacana keislaman untuk “menyerang” Partai Komunis Indonesia (PKI) pada 1950-an hingga 
akhir 1960-an. Satrio Dwicahyo dalam buku yang baru diterbitkannya, Dalil Penghalau 
Sang Batil: Kampanye Antikomunisme oleh Partai Politik Islam di Indonesia 1950-an-1960-an 
menggunakan narasi tersebut sebagai alasan dasar analisis dalam buku ini. Penulis juga 
menekankan bagaimana peristiwa puncak konflik antara Islam dan kelompok komunisme 
pada 1965 terekam dalam wacana keagamaan (dalam hal ini Islam) sebagai bentuk kebaruan 
dengan sejumlah penelitian tentang konflik 1965 yang sudah ada sebelumnya. Dengan tujuan 
utamanya adalah untuk menjelaskan penciptaan diskursus keislaman yang berkaitan dengan 
kompetisi politik, juga mencoba mengidentifikasi bentuk hubungan antara agama dan negara 
dalam sebuah peristiwa politik. Terakhir, bermaksudnya juga untuk memberikan sudut 
pandang baru terhadap historiografi Indonesia periode di seputar 1965.

Kegiatan pengumpulan sumber dilakukan di berbagai tempat mulai dari Perpustakaan 
FIB UGM, Perpustakaan Pusat UGM, Jogja Library Center (Joglib), Perpustakaan Nasional, 
Arsip Nasional RI, Perpustakaan Pengurus Besar Nahdlatul Ulama, hingga perpustakaan 

Page
93—97

DOI: doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.83846

Isu “Islam Sejati”: Alih-Alih Sebuah 
Propaganda Anti-PKI
IFAN MAULANA ISHAK
Mahasiswa Magister Sejarah, Universitas Gadjah Mada, Indonesia
Email: ifanlana@gmail.com

Title:
Dalil Penghalau Sang Batil: Kampanye Antikomunisme 
oleh Partai Politik Islam di Indonesia, 1950an-1960an
Author: 
Satrio Dwicahyo
Publisher:
Penerbit Terang (2022)
Pages:
xi + 165
ISBN:
978-602-51805-5-2

http://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.83846
mailto:ifanlana@gmail.com


94 Ifan Maulana Ishak

Lembaran Sejarah

pribadi milik Bapak Tjahjono Prasodjo & Ibu Endah Setyowati serta sumber 
penunjang lainnya seperti majalah dan koran. Secara garis besar struktur 
penulisan terbagi atas tiga pembabakan, yakni, pertama, mengenai akar 
pertentangan Islam dan komunisme. Kedua, periode puncak pertentangan 
antar keduanya, 1955-1965. Ketiga, persinggungan kelompok Islam, 
komunisme, dan rezim Orde Baru.

Melacak akar polarisasi dalam masyarakat Islam dan komunisme akan 
tertuju pada cerita Haji Misbach dan Muhammadiyah yang terjadi pada 
sekitar tahun 1920-an. Konflik antara “Haji Merah” dengan Muhammadiyah 
tersebut telah secara rinci direkam dalam buku Zaman Bergerak. Akhirnya 
pada 1922 Misbach keluar dari Muhammadiyah dan masuk ke dalam Partai 
Komunis Indonesia (PKI) pada Maret 1923. Misbach di dalam PKI juga 
berbicara tentang kemiripan mendasar antara Islam dan komunisme. Setelah 
periode singkatnya di dalam PKI daerah Vorstenlanden, Misbach diasingkan 
ke Manokwari pada Juli 1924, dan selanjutnya akan dikenal sebagai seorang 
komunis Islam paling terkemuka (Shiraishi, 1997: 343).

Namun, menurut Dwicahyo munculnya ide-ide keselarasan dan 
pertentangan antara kelompok Islam dengan kelompok komunis tidak hanya 
datang dari pendapat Muhammadiyah yang menyatakan bahwa Islam dan 
komunisme adalah bertentangan, tetapi juga adanya gerakan radikalisme 
kelompok komunis yang memicu pemberontakan terhadap pihak pemerintah 
kolonial. Ruth T. McVey dalam bukunya The Rise of Indonesian Communism 
menceritakan alasan radikalisme pemberontakan ini  bahwa, “Propaganda saja 
tidak cukup bagi partai untuk meraih kekuasaan negara. Karenanya kita harus 
mulai mengambil langkah luar biasa untuk menyatukan dan memperkuat diri 
kita. Tekanan kita tidak lagi pada propaganda tapi sebagian besar diarahkan 
pada rakyat yang sudah tertarik dengan propaganda kita untuk kemudian 
melatih mereka untuk mempersiapkan dan melakukan perlawanan. Anggota 
partai revolusioner yang ambil bagian dalam perlawanan dikatakan sebagai 
prajurit partai, karena itu kita harus mengajar mereka mulai dari sekarang 
untuk bertindak layaknya prajurit, bagaimanapun kita terhalang untuk 
melakukan hal ini karena adanya larangan untuk mengadakan pertemuan 
(McVey, 2010: 569).” Radikalisasi ini memberi dampak pada 1926. Sejak 
tahun itu pemerintah kolonial secara sangat reaktif berupaya membasmi 
kelompok komunis. Partai Komunis Indonesia secara resmi dilarang, aktivis 
dan pengikutnya ditangkap, ditembak, dipenjara, diadili, dan banyak yang 
diasingkan ke Digul.

Kemudian, pada periode selanjutnya persinggungan juga terjadi antara 
Nahdlatul Ulama dengan PKI terjadi di Madiun secara intensif menjelang 
peristiwa tahun 1948. Nahdlatul Ulama (NU) secara sederhana menganggap 
bahwa serangan dan teror PKI terhadap ulama adalah serangan anti-Islam 
yang dimotori oleh kelompok materialis dan ateis. Jika dibandingkan, 



95Isu “Islam Sejati”

Vol. 21 No. 1 2025

serangan kelompok komunis kepada NU pada penghujung 1940-an memiliki 
kesamaan dengan yang terjadi pada 1920.

Dalam buku ini Dwicahyo berpendapat bahwa akar pertentangan 
paling logis adalah adanya kompetisi politik antara Islamis dan Komunis 
sepanjang 1948-1955. Kompetisi politik semakin jelas saat kelompok politik 
Islam mendirikan Masyumi dan cukup sejak tahun 1945. Apalagi Masyumi 
menghimpun organisasi-organisasi Islam yang sudah ada sebelum tahun 1945. 
Ketegangan politik dalam negeri, pengaruh kekuatan luar negeri, serta corak 
politik masyarakat menambah panas ketegangan antara kelompok Islam dan 
komunis hingga terjadi pula konflik terbuka.  Akhirnya, muncullah dua kubu 
di dalam tubuh kabinet antara kekuatan Islam besar, yakni NU dan Masyumi 
dengan kubu Partai Nasional Indonesia (PNI) dan PKI. Bagi NU, perjuangan 
menjadi semakin sulit saat Masyumi menunjukkan kecenderungan kepada 
Blok Barat, termasuk ketika berjalan bersama dengan Partai Sosialis Indonesia 
(PSI) pada 1958.

Pada Februari 1957, Presiden Sukarno mendeklarasikan “Konsepsi 
Presiden”. Isi dari Konsepsi adalah gagasan Sukarno untuk mengganti 
sistem politik yang liberal. Peter Kasenda di dalam Sarwono Edhie dan Tragedi 
1965 menyebutkan bahwa ketakutan Sukarno pada sistem politik tersebut 
berdampak terhadap banyaknya kemunculan pemberontakan bersenjata di 
daerah-daerah yang dikendalikan oleh tokoh politik dan militer. Namun, 
Konsepsi ini mendapat penolakan dari lawan politik Sukarno, sehingga tensi 
perseteruan politik semakin memuncak dan menuju krisi politik (Kasenda, 
2015: 13). 

Puncak pertentangan terjadi antara 1955-1965. Periode ini menjadi 
legitimasi atas sikap kelompok Islam terhadap komunis dan mulai 
diterjemahkan sebagai pembenaran atas tindakan kekerasan. Sejak awal 
1955 kelompok-kelompok politik Islam hampir seluruhnya terfokus kepada 
wacana persiapan pemilu pada bulan September. Pada tahun yang sama pula 
kampanye-kampanye untuk menentang PKI telah nyaring disuarakan oleh 
Masyumi. Kampanye itu dianggap Aidit sebagai “pekerdjaan kaum imperalis”. 
Lebih jauh, Aidit menyebutkan bahwa Masyumi menggunakan kedok agama 
dalam politik serta menyangsikan bahwa kesamaan agama (sama-sama Islam) 
tidak akan berdampak bagi persatuan nasional.

Kecaman dari pihak Masyumi tentu memunculkan reaksi kepada 
kelompok komunis menjelang Pemilu 1955. Kecaman tersebut didasari atas 
keputusan internal mereka yang dicetuskan oleh Dewan Sjuro pada Desember 
tahun sebelumnya. Pertemuan bertajuk “Hukum Islam terhadap Komunisme” 
menjabarkan lima poin yang menjelaskan “dosa” komunis, yakni materialisme 
historis, komunisme memusuhi agama dan memungkiri keberadaan Tuhan, 
komunisme melenyapkan ikatan keluarga dan menjadikan wanita milik 
bersama, melenyapkan hak perseorangan atas alat-alat produksi dan kekayaan, 



96 Ifan Maulana Ishak

Lembaran Sejarah

dan komunisme memperjuangkan dan melaksanakan cita-citanya dengan 
sistem diktator-proletar.

Poin menarik dalam buku ini adalah sikap yang diambil oleh Gerakan 
Pemuda (GP) Ansor, salah satu badan otonom NU. Gerakan Pemuda Ansor 
bereaksi setelah adanya jatuhnya keputusan Masyumi yang tidak diikuti oleh 
NU, mereka mengutarakan protes terhadap sikap Pengurus Besar Nahdlatul 
Ulama (PBNU) dalam menghadapi PKI.  Ketidaksepahaman PBNU dan GP 
Ansor tersebut masih berlangsung sepanjang 1950-an hingga 1960-an. Salah 
satu hal yang membuat GP Ansor dalam banyak hal lebih responsif terhadap 
kelompok komunis dibandingkan PBNU adalah karena kejadian-kejadian di 
“daerah” dalam kasus yang mereka sebut “penghinaan agama”.

Terdapat aspek lain di luar respons partai politik Islam terhadap 
komunisme, yakni adanya pembentukan ideologi anti-komunisme. 
Aspek di luar politik tersebut adalah ranah kebudayaan sebagai saluran 
pengukuhan ideologi dalam rangka mencari identitas nasional. Pertarungan 
pencarian identitas yang tadinya berada dalam ranah kebudayaan, kemudian 
berkembang juga pada ranah politik. Akibatnya, aktivitas kebudayaan pun 
masuk lingkup nuansa politik Perang Dingin. Hal ini terjadi karena kekuatan 
politik Blok Barat yang didukung Amerika Serikat (AS) turut membantu 
aktivitas pendidikan dan kebudayaan dalam negeri Indonesia. Dukungan 
tersebut berupa pendanaan-pendaan yang tujuannya mematikan kelompok 
komunisme (Herlambang, 2013: 58). 

Sehingga sikap GP Ansor pada tahun 1965-1966 paling sering 
dinyatakan bersalah oleh banyak pihak, terutama terkait peran mereka pada 
sejumlah pembunuhan pihak-pihak yang terduga komunis. Tindakan tersebut 
di luar kendali PBNU, sesuatu yang bahkan telah terjadi sejak awal 1950-an. 
Perbedaan cara PBNU dan GP Ansor dalam menyikapi PKI menunjukkan 
adanya lapisan-lapisan yang berbeda dalam konflik antara kelompok Islam dan 
PKI, sikap lapisan atas NU tersebut sangat memperhatikan keadaan politik 
dan benar-benar menjaga sikap moderat. Sementara lapisan bawah atau 
akar rumput yang lebih reaktif didorong oleh benturan-benturan langsung 
yang disebabkan oleh banyak masalah seperti persoalan agraria dan aksi-aksi 
kriminalitas.  

Periode 1955-1965 adalah masa ketika konflik Islam dan komunis 
memuncak. Konflik tersebut dimulai oleh Masyumi yang begitu vokal 
dalam menyuarakan ketidaksetujuannya dengan PKI hingga berujung pada 
konsekuensi dilarangnya partai tersebut. Konflik tersebut lantas dilanjutkan 
oleh NU yang bersikap sangat hati-hati dalam menyuarakan sikapnya pada 
PKI. Kehati-hatian NU berdampak pada terpecahnya NU menjadi dua lapisan, 
lapisan pertama adalah lapisan elite syuriah dan tanfidziah yang memiliki 
pertimbangan lebih rumit jika dibandingkan dengan lapisan “lapangan” yang 
terdiri dari GP Ansor dan Banser. 



97Isu “Islam Sejati”

Vol. 21 No. 1 2025

Puncak konflik tersebut disebabkan karena kedua kelompok memiliki 
kedudukan dan ruang gerak politik yang besar sehingga memungkinkan 
mereka bermanuver dengan leluasa. Ruang gerak politik yang besar itu 
sendiri diberikan oleh Sukarno sebagai tokoh sentral masa itu, ia berusaha 
memberikan ruangan yang sama besar bagi kelompok nasionalis, Islam dan 
komunis. Suatu komposisi yang dianggap mustahil oleh kelompok Islam dan 
komunis. Dapat dikatakan bahwa periode ini adalah periode terakhir ketika 
kelompok Islam dan komunis mengalami konflik secara “seimbang”.

Referensi
Fealy, Greg dan Robin Bush. 2014. “The Political Decline of Traditional Ulama in 

Indonesia: The State, Umma and Nahdlatul Ulama.” Asian Journal of Social 
Science 42 (5).

Fealy, Greg dan Katharine McGregor. 2010. “Nahdlatul Ulama and the Killings 
of 1965-66: Religion, Politics, and Remembrance.” Cornell University Press: 
Southeast Asia Program Publications at Cornel University 89.

Kaseda, Peter. 2015. Sarwo Edhie dan Tragedi 1965. Jakarta: PT Kompas Media 
Nusantara.

Shiraishi, Takashi. 1997. Zaman Bergerak: Radikalisme Rakyat di Jawa, 1912-1926. 
Jakarta: Pustaka Utama.

McVey T, Ruth. 2009. Kemunculan Komunisme Indonesia, terj. Jakarta: Komunitas 
Bambu.

Kuswono, dkk. 2019. “Menyandingkan Ajaran Islam dan Komunisme: Pemikiran 
Haji Misbach (1912-1926).” Criksetra: Jurnal Pendidikan Sejarah 8 (2).

Wijaya Herlambang. 2013. Kekerasan Budaya Pasca 1965: Bagaimana Orde Baru 
Melegitimasi Anti-Komunisme Melalui Seni dan Sastra. Tangerang Selatan: 
Marjin Kiri.

Idris Harahap. 2020. “Mardian, Ulama dan Politik: Studi terhadap Pemikiran dan 
Kiprah Sosial Politik Syekh M. Arsyad Thalib Lubis (1908-1972).” Skripsi, 
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.


