Book Review

Lembaran  Volume 21 Number 1 ISSN 1410-4962 (Print) Page
Se¢jarah 2025 ISSN 2620-5882 (Online) 93—97

IFAN MAULANA ISHAK

Mahasiswa Magister Sejarah, Universitas Gadjah Mada, Indonesia
Email: ifanlana@gmail.com

Title:
DALIL PENGHALAU . . . .
SANG BATIL Dalil Penghalau Sang Batil: Kampanye Antikomunisme

oleh Partai Politik Islam di Indonesia, 1950an-1960an
Author:

Satrio Dwicahyo
Publisher:

Penerbit Terang (2022)
Pages:

xi + 165

ISBN:
978-602-51805-5-2

Buku ini menjelaskan proses di balik produksi kampanye politik partai Islam yang melibatkan
wacana keislaman untuk “menyerang” Partai Komunis Indonesia (PKI) pada 1950-an hingga
akhir 1960-an. Satrio Dwicahyo dalam buku yang baru diterbitkannya, Dalil Penghalau
Sang Batil: Kampanye Antikomunisme oleh Partai Politik Islam di Indonesia 1950-an-1960-an
menggunakan narasi tersebut sebagai alasan dasar analisis dalam buku ini. Penulis juga
menekankan bagaimana peristiwa puncak konflik antara Islam dan kelompok komunisme
pada 1965 terekam dalam wacana keagamaan (dalam hal ini Islam) sebagai bentuk kebaruan
dengan sejumlah penelitian tentang konflik 1965 yang sudah ada sebelumnya. Dengan tujuan
utamanya adalah untuk menjelaskan penciptaan diskursus keislaman yang berkaitan dengan
kompetisi politik, juga mencoba mengidentifikasi bentuk hubungan antara agama dan negara
dalam sebuah peristiwa politik. Terakhir, bermaksudnya juga untuk memberikan sudut
pandang baru terhadap historiografi Indonesia periode di seputar 1965.

Kegiatan pengumpulan sumber dilakukan di berbagai tempat mulai dari Perpustakaan
FIB UGM, Perpustakaan Pusat UGM, Jogja Library Center (Joglib), Perpustakaan Nasional,
Arsip Nasional RI, Perpustakaan Pengurus Besar Nahdlatul Ulama, hingga perpustakaan

DOI: doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.83846


http://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.83846
mailto:ifanlana@gmail.com

Lembaran Sejarah

pribadi milik Bapak Tjahjono Prasodjo & Ibu Endah Setyowati serta sumber
penunjang lainnya seperti majalah dan koran. Secara garis besar struktur
penulisan terbagi atas tiga pembabakan, yakni, pertama, mengenai akar
pertentangan Islam dan komunisme. Kedua, periode puncak pertentangan
antar keduanya, 1955-1965. Ketiga, persinggungan kelompok Islam,
komunisme, dan rezim Orde Baru.

Melacak akar polarisasi dalam masyarakat Islam dan komunisme akan
tertuju pada cerita Haji Misbach dan Muhammadiyah yang terjadi pada
sekitar tahun 1920-an. Konflik antara “Haji Merah” dengan Muhammadiyah
tersebut telah secara rinci direkam dalam buku Zaman Bergerak. Akhirnya
pada 1922 Misbach keluar dari Muhammadiyah dan masuk ke dalam Partai
Komunis Indonesia (PKI) pada Maret 1923. Misbach di dalam PKI juga
berbicara tentang kemiripan mendasar antara Islam dan komunisme. Setelah
periode singkatnya di dalam PKI daerah Vorstenlanden, Misbach diasingkan
ke Manokwari pada Juli 1924, dan selanjutnya akan dikenal sebagai seorang
komunis Islam paling terkemuka (Shiraishi, 1997: 343).

Namun, menurut Dwicahyo munculnya ide-ide keselarasan dan
pertentangan antara kelompok Islam dengan kelompok komunis tidak hanya
datang dari pendapat Muhammadiyah yang menyatakan bahwa Islam dan
komunisme adalah bertentangan, tetapi juga adanya gerakan radikalisme
kelompok komunis yang memicu pemberontakan terhadap pihak pemerintah
kolonial. Ruth T. McVey dalam bukunya The Rise of Indonesian Communism
menceritakan alasan radikalisme pemberontakan ini bahwa, “Propaganda saja
tidak cukup bagi partai untuk meraih kekuasaan negara. Karenanya kita harus
mulai mengambil langkah luar biasa untuk menyatukan dan memperkuat diri
kita. Tekanan kita tidak lagi pada propaganda tapi sebagian besar diarahkan
pada rakyat yang sudah tertarik dengan propaganda kita untuk kemudian
melatih mereka untuk mempersiapkan dan melakukan perlawanan. Anggota
partai revolusioner yang ambil bagian dalam perlawanan dikatakan sebagai
prajurit partai, karena itu kita harus mengajar mereka mulai dari sekarang
untuk bertindak layaknya prajurit, bagaimanapun kita terhalang untuk
melakukan hal ini karena adanya larangan untuk mengadakan pertemuan
(McVey, 2010: 569).” Radikalisasi ini memberi dampak pada 1926. Sejak
tahun itu pemerintah kolonial secara sangat reaktif berupaya membasmi
kelompok komunis. Partai Komunis Indonesia secara resmi dilarang, aktivis
dan pengikutnya ditangkap, ditembak, dipenjara, diadili, dan banyak yang
diasingkan ke Digul.

Kemudian, pada periode selanjutnya persinggungan juga terjadi antara
Nahdlatul Ulama dengan PKI terjadi di Madiun secara intensif menjelang
peristiwa tahun 1948. Nahdlatul Ulama (NU) secara sederhana menganggap
bahwa serangan dan teror PKI terhadap ulama adalah serangan anti-Islam

yang dimotori oleh kelompok materialis dan ateis. Jika dibandingkan,

94 Ifan Maulana Ishak



Vol. 21 No. 1 2025

Isu “Islam Sejati”

serangan kelompok komunis kepada NU pada penghujung 1940-an memiliki
kesamaan dengan yang terjadi pada 1920.

Dalam buku ini Dwicahyo berpendapat bahwa akar pertentangan
paling logis adalah adanya kompetisi politik antara Islamis dan Komunis
sepanjang 1948-1955. Kompetisi politik semakin jelas saat kelompok politik
Islam mendirikan Masyumi dan cukup sejak tahun 1945. Apalagi Masyumi
menghimpun organisasi-organisasi Islam yang sudah ada sebelum tahun 1945.
Ketegangan politik dalam negeri, pengaruh kekuatan luar negeri, serta corak
politik masyarakat menambah panas ketegangan antara kelompok Islam dan
komunis hingga terjadi pula konflik terbuka. Akhirnya, muncullah dua kubu
di dalam tubuh kabinet antara kekuatan Islam besar, yakni NU dan Masyumi
dengan kubu Partai Nasional Indonesia (PNI) dan PKI. Bagi NU, perjuangan
menjadi semakin sulit saat Masyumi menunjukkan kecenderungan kepada
Blok Barat, termasuk ketika berjalan bersama dengan Partai Sosialis Indonesia
(PSI) pada 1958.

Pada Februari 1957, Presiden Sukarno mendeklarasikan “Konsepsi
Presiden”. Isi dari Konsepsi adalah gagasan Sukarno untuk mengganti
sistem politik yang liberal. Peter Kasenda di dalam Sarwono Edhie dan Tragedi
1965 menyebutkan bahwa ketakutan Sukarno pada sistem politik tersebut
berdampak terhadap banyaknya kemunculan pemberontakan bersenjata di
daerah-daerah yang dikendalikan oleh tokoh politik dan militer. Namun,
Konsepsi ini mendapat penolakan dari lawan politik Sukarno, sehingga tensi
perseteruan politik semakin memuncak dan menuju krisi politik (Kasenda,
2015: 13).

Puncak pertentangan terjadi antara 1955-1965. Periode ini menjadi
legitimasi atas sikap kelompok Islam terhadap komunis dan mulai
diterjemahkan sebagai pembenaran atas tindakan kekerasan. Sejak awal
1955 kelompok-kelompok politik Islam hampir seluruhnya terfokus kepada
wacana persiapan pemilu pada bulan September. Pada tahun yang sama pula
kampanye-kampanye untuk menentang PKI telah nyaring disuarakan oleh
Masyumi. Kampanye itu dianggap Aidit sebagai “pekerdjaan kaum imperalis”.
Lebih jauh, Aidit menyebutkan bahwa Masyumi menggunakan kedok agama
dalam politik serta menyangsikan bahwa kesamaan agama (sama-sama Islam)
tidak akan berdampak bagi persatuan nasional.

Kecaman dari pihak Masyumi tentu memunculkan reaksi kepada
kelompok komunis menjelang Pemilu 1955. Kecaman tersebut didasari atas
keputusan internal mereka yang dicetuskan oleh Dewan Sjuro pada Desember
tahun sebelumnya. Pertemuan bertajuk “Hukum Islam terhadap Komunisme”
menjabarkan lima poin yang menjelaskan “dosa” komunis, yakni materialisme
historis, komunisme memusuhi agama dan memungkiri keberadaan Tuhan,
komunisme melenyapkan ikatan keluarga dan menjadikan wanita milik

bersama, melenyapkan hak perseorangan atas alat-alat produksi dan kekayaan,

95



Lembaran Sejarah

dan komunisme memperjuangkan dan melaksanakan cita-citanya dengan
sistem diktator-proletar.

Poin menarik dalam buku ini adalah sikap yang diambil oleh Gerakan
Pemuda (GP) Ansor, salah satu badan otonom NU. Gerakan Pemuda Ansor
bereaksi setelah adanya jatuhnya keputusan Masyumi yang tidak diikuti oleh
NU, mereka mengutarakan protes terhadap sikap Pengurus Besar Nahdlatul
Ulama (PBNU) dalam menghadapi PKI. Ketidaksepahaman PBNU dan GP
Ansor tersebut masih berlangsung sepanjang 1950-an hingga 1960-an. Salah
satu hal yang membuat GP Ansor dalam banyak hal lebih responsif terhadap
kelompok komunis dibandingkan PBNU adalah karena kejadian-kejadian di
“daerah” dalam kasus yang mereka sebut “penghinaan agama”.

Terdapat aspek lain di luar respons partai politik Islam terhadap
komunisme, yakni adanya pembentukan ideologi anti-komunisme.
Aspek di luar politik tersebut adalah ranah kebudayaan sebagai saluran
pengukuhan ideologi dalam rangka mencari identitas nasional. Pertarungan
pencarian identitas yang tadinya berada dalam ranah kebudayaan, kemudian
berkembang juga pada ranah politik. Akibatnya, aktivitas kebudayaan pun
masuk lingkup nuansa politik Perang Dingin. Hal ini terjadi karena kekuatan
politik Blok Barat yang didukung Amerika Serikat (AS) turut membantu
aktivitas pendidikan dan kebudayaan dalam negeri Indonesia. Dukungan
tersebut berupa pendanaan-pendaan yang tujuannya mematikan kelompok
komunisme (Herlambang, 2013: 58).

Sehingga sikap GP Ansor pada tahun 1965-1966 paling sering
dinyatakan bersalah oleh banyak pihak, terutama terkait peran mereka pada
sejumlah pembunuhan pihak-pihak yang terduga komunis. Tindakan tersebut
di luar kendali PBNU, sesuatu yang bahkan telah terjadi sejak awal 1950-an.
Perbedaan cara PBNU dan GP Ansor dalam menyikapi PKI menunjukkan
adanya lapisan-lapisan yang berbeda dalam konflik antara kelompok Islam dan
PKI, sikap lapisan atas NU tersebut sangat memperhatikan keadaan politik
dan benar-benar menjaga sikap moderat. Sementara lapisan bawah atau
akar rumput yang lebih reaktif didorong oleh benturan-benturan langsung
yang disebabkan oleh banyak masalah seperti persoalan agraria dan aksi-aksi
kriminalitas.

Periode 1955-1965 adalah masa ketika konflik Islam dan komunis
memuncak. Konflik tersebut dimulai oleh Masyumi yang begitu vokal
dalam menyuarakan ketidaksetujuannya dengan PKI hingga berujung pada
konsekuensi dilarangnya partai tersebut. Konflik tersebut lantas dilanjutkan
oleh NU yang bersikap sangat hati-hati dalam menyuarakan sikapnya pada
PKI. Kehati-hatian NU berdampak pada terpecahnya NU menjadi dua lapisan,
lapisan pertama adalah lapisan elite syuriah dan tanfidziah yang memiliki
pertimbangan lebih rumit jika dibandingkan dengan lapisan “lapangan” yang
terdiri dari GP Ansor dan Banser.

96 Ifan Maulana Ishak



Vol. 21 No. 1 2025

Isu “Islam Sejati”

Puncak konflik tersebut disebabkan karena kedua kelompok memiliki
kedudukan dan ruang gerak politik yang besar sehingga memungkinkan
mereka bermanuver dengan leluasa. Ruang gerak politik yang besar itu
sendiri diberikan oleh Sukarno sebagai tokoh sentral masa itu, ia berusaha
memberikan ruangan yang sama besar bagi kelompok nasionalis, Islam dan
komunis. Suatu komposisi yang dianggap mustahil oleh kelompok Islam dan
komunis. Dapat dikatakan bahwa periode ini adalah periode terakhir ketika
kelompok Islam dan komunis mengalami konflik secara “seimbang”.

Referensi

Fealy, Greg dan Robin Bush. 2014. “The Political Decline of Traditional Ulama in
Indonesia: The State, Umma and Nahdlatul Ulama.” Asian Journal of Social
Science 42 (5).

Fealy, Greg dan Katharine McGregor. 2010. “Nahdlatul Ulama and the Killings
of 1965-66: Religion, Politics, and Remembrance.” Cornell University Press:
Southeast Asia Program Publications at Cornel University 89.

Kaseda, Peter. 2015. Sarwo Edhie dan Tragedi 1965. Jakarta: PT Kompas Media
Nusantara.

Shiraishi, Takashi. 1997. Zaman Bergerak: Radikalisme Rakyat di Jawa, 1912-1926.
Jakarta: Pustaka Utama.

McVey T, Ruth. 2009. Kemunculan Komunisme Indonesia, terj. Jakarta: Komunitas
Bambu.

Kuswono, dkk. 2019. “Menyandingkan Ajaran Islam dan Komunisme: Pemikiran
Haji Misbach (1912-1926).” Criksetra: Jurnal Pendidikan Sejarah 8 (2).

Wijaya Herlambang. 2013. Kekerasan Budaya Pasca 1965: Bagaimana Orde Baru
Melegitimasi Anti-Komunisme Melalui Seni dan Sastra. Tangerang Selatan:
Marjin Kiri.

Idris Harahap. 2020. “Mardian, Ulama dan Politik: Studi terhadap Pemikiran dan
Kiprah Sosial Politik Syekh M. Arsyad Thalib Lubis (1908-1972).” Skripsi,
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

97



