
29

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

FRAKTAL: ALIH WAHANA KONSEP AIR DALAM KEBUDAYAAN 
SUNDA PADA KARYA TARI

FRACTALS: TRANSFERRING THE CONCEPT OF WATER IN SUNDANE CULTURE 
IN TO DANCE WORKS

Angeline Azhar
Institut Seni Budaya Indonesia Bandung

Angelineazhar1@gmail.com

ABSTRACT
The process of creating a dance work entitled Fractal stems from research on water in Sundanese 
culture. The creation of this dance work uses a practice-based research method. This research 
explores the symbolism of water in the traditions and daily lives of Sundanese people, which 
includes rituals, mythology, and agricultural practices. In the creative process, researchers collect 
data through observation, interviews, and literature review, which are then interpreted into dance 
movements. The stages of creation began with the exploration of basic movements inspired by 
the shape and dynamics of water, followed by improvisation involving dancers to explore the 
meanings and emotions associated with water. The results of this research are realised in a dance 
work that reflects the harmony, sustainability and spirituality of water in the lives of Sundanese 
people. This process shows that through a practice-based research approach, research becomes 
a scientific foundation that inspires and enriches the creation of dance art, while deepening 
understanding of local cultural values. This research not only produces aesthetic works of art 
but also raises and carries out the process of sustainability of local wisdom values.

Keywords: Water, Body, Dance Composition, Transfiguration

ABSTRAK
Proses penciptaan karya tari berjudul Fraktal berakar dari riset tentang air dalam kebudayaan 
Sunda. Penciptaan karya tari ini menggunakan metode practice based research. Penelitian 
ini mengeksplorasi simbolisme air dalam tradisi dan kehidupan sehari-hari masyarakat 
Sunda, yang meliputi ritual, mitologi, dan praktik pertanian. Dalam proses kreatif, peneliti 
mengumpulkan data melalui observasi, wawancara, dan kajian literatur, yang kemudian 
diinterpretasikan ke dalam gerak tari. Tahapan penciptaan dimulai dengan eksplorasi gerak 
dasar yang terinspirasi dari bentuk dan dinamika air, diikuti dengan improvisasi yang 
melibatkan penari untuk menggali makna dan emosi yang terkait dengan air. Hasil dari riset 
ini diwujudkan dalam sebuah karya tari yang mencerminkan harmoni, keberlanjutan, dan 
spiritualitas air dalam kehidupan masyarakat Sunda. Proses ini menunjukkan bahwa melalui 
pendekatan practice based research, penelitian menjadi landasan ilmiah yang menginspirasi 
dan memperkaya penciptaan seni tari, sekaligus memperdalam pemahaman tentang nilai-
nilai budaya lokal. Penelitian ini tidak hanya menghasilkan karya seni yang estetis tetapi juga 
mengangkat dan melakukan proses keberlanjutan nilai kearifan lokal.

Kata kunci: Air, Tubuh, Komposisi Tari, Alih Wahana

Vol. 12 No. 1, November 2025
https://jurnal.ugm.ac.id/jks

https://doi.org/10.22146/jksks.97841
ISSN: 2356-296X E-ISSN: 2356-3001

Submitted: 04-07-2024; Revised: 03-07-2025; Accepted: 07-05-2025

Copyright© 2025 THE AUTHOR (S). This article is distributed under a Creative Commons Attribution-
Share Alike 4.0 International license. Jurnal Kajian Seni is published by the Graduate School of 
Universitas Gadjah Mada.



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

30

29-44

PENGANTAR
Secara biologis, air adalah senyawa kimia dengan rumus H2O yang esensial 

bagi kehidupan (Lutfi & Zulfiqri, 2023). Air merupakan komponen utama dalam 
sel-sel organisme, membantu mengatur suhu tubuh, dan memainkan peran krusial 
dalam berbagai proses metabolisme, seperti pencernaan dan transportasi nutrisi ke 
seluruh tubuh. Selain itu, air berfungsi sebagai pelarut universal yang memungkinkan 
terjadinya reaksi kimia vital yang mendukung kehidupan (Hudha et al., 2019). Tanpa 
air, organisme tidak dapat mempertahankan fungsi biologisnya dan akan mengalami 
dehidrasi, yang dapat menyebabkan kegagalan organ dan akhirnya kematian (Westall 
& Brack, 2018). Ketersediaan air yang cukup adalah salah satu faktor penentu dalam 
kelangsungan hidup dan kesejahteraan semua bentuk kehidupan di bumi (Sharma 
& Bhattacharya, 2017).

Secara kebudayaan, air memiliki makna mendalam dan simbolis di berbagai 
masyarakat di seluruh dunia (Utama, 2009). Dalam banyak tradisi, air melambangkan 
kehidupan, kesucian, dan pembaruan (Aulia & Dharmawan, 2011). Misalnya, dalam 
kebudayaan Sunda, air digunakan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk 
ritual keagamaan, mitos penciptaan, dan praktik pertanian (Sumardjo, 2003). Hal 
ini menunjukkan betapa pentingnya air dalam kehidupan spiritual dan keseharian 
masyarakat Sunda. Air sering dianggap sebagai elemen yang menyatukan, 
membersihkan, dan menyucikan, serta memainkan peran penting dalam menjaga 
keseimbangan ekosistem dan sosial. Ritual-ritual yang melibatkan air sering kali 
digunakan untuk menandai peristiwa penting seperti kelahiran, pernikahan, dan 
kematian, serta sebagai sarana untuk memohon berkat dan kesuburan. Dengan 
demikian, air bukan hanya kebutuhan biologis, tetapi juga elemen kultural yang 
penting.

Dalam kebudayaan Sunda, air memiliki makna mendalam dan multifaset, 
mencakup aspek spiritual, sosial, dan praktis. Air sering dianggap sebagai simbol 
kehidupan dan kesucian, digunakan dalam berbagai ritual keagamaan untuk 
menyucikan diri dan lingkungan. Mitos penciptaan Sunda sering menyebut air sebagai 
elemen awal yang melahirkan dunia dan segala isinya. Selain itu, dalam praktik 
pertanian tradisional, air adalah elemen vital untuk pengairan sawah dan kebun, 
mencerminkan ketergantungan masyarakat Sunda pada sumber daya alam ini. Air 
juga digunakan dalam upacara adat seperti Seren Taun, yang merayakan panen 
padi dan melibatkan ritual pemurnian dengan air. Secara keseluruhan, air dalam 
kebudayaan Sunda melambangkan kesucian, kehidupan, dan keberlanjutan, serta 
menjadi penghubung antara manusia dan alam.

Konsep air dalam kebudayaan Sunda juga tercermin dalam arsitektur tradisional 
dan penataan lingkungan. Misalnya, banyak desa Sunda yang dibangun di dekat 
sumber air seperti sungai, danau, atau mata air, mencerminkan pentingnya air bagi 
kehidupan sehari-hari. Selain itu, dalam bahasa dan sastra Sunda, air sering muncul 



31

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

sebagai metafora untuk ketenangan, kejernihan pikiran, dan kebijaksanaan. Dalam 
konteks sosial, air berfungsi sebagai medium untuk memperkuat ikatan komunitas 
melalui gotong royong dalam pengelolaan irigasi dan sumber air. Peran air dalam 
kebudayaan Sunda tidak hanya terbatas pada aspek material, tetapi juga spiritual 
dan simbolis, memperkaya kehidupan masyarakat dengan nilai-nilai yang mendalam 
tentang keseimbangan, keberlanjutan, dan hubungan harmonis antara manusia dan 
alam. Keseluruhan konsep ini menunjukkan bahwa air bukan hanya elemen fisik, 
tetapi juga jantung dari identitas budaya Sunda, membentuk cara pandang mereka 
terhadap dunia dan kehidupan sehari-hari.

Air dalam kebudayaan Sunda memiliki dimensi spiritual yang mendalam, 
melambangkan kesucian, kehidupan, dan penyucian (Ekadjati, 2009). Air dianggap 
sebagai media untuk menghubungkan manusia dengan alam dan kekuatan ilahi. 
Dalam berbagai ritual keagamaan, seperti upacara Seren Taun dan tradisi Ruwatan, 
air digunakan untuk membersihkan diri dari dosa dan energi negatif, melambangkan 
pemurnian dan pembaruan. Selain itu, mitos penciptaan Sunda sering kali menyebut 
air sebagai elemen fundamental yang melahirkan dunia dan kehidupan. Air juga 
digunakan dalam upacara adat untuk memohon keberkahan dan kesuburan dari 
leluhur dan dewa-dewa. Dengan demikian, air dalam kebudayaan Sunda bukan hanya 
elemen fisik, tetapi juga simbol spiritual yang mendalam, mengajarkan pentingnya 
menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan ilahi.

Konsep air sebagai elemen spiritual dalam kebudayaan Sunda juga tercermin 
dalam berbagai praktik keseharian dan kepercayaan. Misalnya, sumber-sumber air 
seperti mata air, sungai, dan danau sering dianggap sakral dan dijaga kelestariannya 
oleh masyarakat setempat. Air dari sumber-sumber ini dipercaya memiliki kekuatan 
penyembuhan dan sering digunakan dalam ritual penyucian atau untuk memohon 
kesembuhan dari penyakit. Dalam konteks spiritual, air juga dilihat sebagai sarana 
untuk mencapai harmoni dan keseimbangan hidup. Upacara seperti mandi suci atau 
mencuci muka dengan air di pagi hari adalah bagian dari tradisi yang bertujuan untuk 
membersihkan diri secara fisik dan spiritual, memulai hari dengan energi positif dan 
niat baik. Selain itu, dalam mitologi Sunda, ada cerita tentang dewa-dewa air yang 
melindungi dan mengawasi sumber-sumber air. Kepercayaan ini mencerminkan 
penghormatan mendalam terhadap air sebagai pemberian ilahi yang harus dijaga dan 
dihormati. Dengan demikian, air tidak hanya berfungsi sebagai kebutuhan biologis, 
tetapi juga sebagai elemen penting yang menghubungkan manusia dengan aspek 
spiritual dan kosmologis dalam kebudayaan Sunda.

Konsep air dalam kebudayaan Sunda, dengan makna spiritual dan simbolis yang 
dalam, menjadi sumber inspirasi yang kaya bagi penciptaan karya tari. Kehadirannya 
dalam ritual, mitos penciptaan, dan praktik pertanian memberikan latar belakang yang 
kaya akan gerak, simbol, dan emosi yang dapat dieksplorasi dalam tarian. Gerakan-
gerakan yang terinspirasi dari bentuk dan dinamika air dapat mengungkapkan harmoni, 



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

32

29-44

kelembutan, dan kekuatan alam secara artistik. Improvisasi dengan tema-tema seperti 
pembersihan, penyembuhan, dan kehidupan spiritual dapat diintegrasikan dalam 
proses kreatif, menciptakan narasi visual yang mendalam dan universal (Kusumo, 
2007). Melalui penciptaan karya tari yang berakar pada konsep air dalam kebudayaan 
Sunda, seniman dapat tidak hanya menghormati tradisi dan nilai-nilai budaya lokal, 
tetapi juga menginspirasi penonton untuk merenungkan kembali hubungan manusia 
dengan alam dan spiritualitasnya (Soedarso, 2006; Sunarto, 2013).

Tujuan artikel ilmiah ini adalah untuk mendalami konsep dasar dalam penciptaan 
karya seni yang berakar pada nilai-nilai kearifan lokal terkait air dalam budaya Sunda. 
Artikel ini bertujuan untuk menyelidiki simbolisme, peran, dan makna air dalam 
kehidupan sehari-hari serta dalam aspek spiritual dan sosial masyarakat Sunda. 
Melalui pendekatan practice based research, artikel ini akan menjelaskan proses kreatif 
dalam mengintegrasikan elemen-elemen budaya dan spiritual tersebut ke dalam gerak 
tari. Selain itu, artikel ini juga bertujuan untuk menunjukkan bagaimana karya seni 
tari dapat menjadi wadah yang kuat untuk mempertahankan dan menghormati nilai-
nilai tradisional, serta memperdalam pemahaman tentang hubungan manusia dengan 
alam dan warisan budayanya. Dengan demikian, artikel ini tidak hanya memberikan 
kontribusi terhadap bidang seni pertunjukan, tetapi juga memperluas pengetahuan 
tentang keberlanjutan budaya dan pentingnya menjaga kearifan lokal.

Karya tari berjudul Fraktal merupakan sebuah inisiatif untuk menjaga dan 
menghidupkan kembali nilai-nilai lokal dalam bentuk yang kontemporer. Melalui 
eksplorasi konsep air dalam kebudayaan Sunda, Fraktal menggabungkan elemen-
elemen tradisional seperti simbolisme dan ritus air ke dalam bahasa gerak tari 
kontemporer. Karya ini tidak hanya mencoba untuk mempertahankan warisan budaya, 
tetapi juga menawarkan interpretasi baru yang relevan dengan zaman modern. Dengan 
demikian, Fraktal tidak hanya menjadi sebuah pencitraan artistik, tetapi juga sebuah 
pernyataan tentang keberlanjutan budaya, menghubungkan masa lalu dengan masa 
kini melalui pengalaman seni yang mendalam dan universal.

PEMBAHASAN
Air Dalam Kebudayaan Sunda

Di banyak kebudayaan, air bukan sekadar elemen fisik yang esensial untuk 
kehidupan, tetapi juga menjadi simbol, ritual, dan kepercayaan spiritual yang 
mendalam. Air memiliki peran sentral dalam kebudayaan Sunda, sebuah budaya 
etnis yang mendiami wilayah barat Pulau Jawa, Indonesia. Fenomena air tidak hanya 
dianggap sebagai sumber kehidupan fisik, tetapi juga memiliki makna simbolis 
yang dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Sunda. Dalam kepercayaan 
dan mitologi tradisional Sunda, air dianggap sebagai salah satu elemen alam yang 
memegang peranan penting dalam menjaga keseimbangan alam semesta. Selain itu, 
air juga menjadi simbol kesucian, kesuburan, dan keberuntungan dalam beragam 



33

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

ritual keagamaan, upacara adat, dan perayaan tradisional Sunda. Keberadaan 
sungai, danau, dan sumber air lainnya juga menjadi ciri khas lanskap geografis 
yang memberikan identitas kuat bagi masyarakat Sunda serta memberikan inspirasi 
dalam seni, sastra, dan musik tradisional mereka. Dengan demikian, air bukan hanya 
menjadi objek material, tetapi juga merupakan bagian integral dari warisan budaya 
yang kaya dan kompleks dalam kehidupan masyarakat Sunda.

Sejarah air dalam kebudayaan Sunda dapat ditelusuri melalui berbagai sumber 
dalam buku dan artikel yang mengungkapkan peran sentral air dalam kehidupan 
masyarakat Sunda sejak zaman kuno hingga masa kini. Buku-buku sejarah dan 
antropologi, seperti karya H.J. de Graaf dan T.H. Pigeaud, “Kerajaan-Kerajaan Islam 
di Jawa: Volume II” menyajikan informasi tentang peranan penting sumber-sumber 
air dalam pembentukan kerajaan-kerajaan di wilayah Sunda pada masa lampau.

Buku tersebut menjelaskan bagaimana kerajaan-kerajaan di wilayah Sunda 
menggunakan kontrol terhadap sumber-sumber air sebagai salah satu strategi 
untuk memperluas pengaruh politik dan ekonomi mereka. Sumber air, seperti 
sungai dan danau, sering kali menjadi pusat kegiatan ekonomi, seperti pertanian dan 
perdagangan, sehingga mengendalikan akses terhadap sumber-sumber air menjadi 
kunci dalam memperkuat kekuasaan kerajaan. buku ini juga memperlihatkan 
bagaimana keberadaan sumber-sumber air mempengaruhi pola pemukiman, struktur 
sosial, dan tatanan kehidupan sehari-hari masyarakat Sunda pada masa lampau. 
Informasi tentang infrastruktur irigasi dan sistem pengairan yang dikembangkan 
oleh kerajaan-kerajaan di wilayah Sunda juga dapat ditemukan dalam buku ini, 
memberikan gambaran tentang tingkat kemajuan teknologi dan keahlian rekayasa 
yang dimiliki oleh masyarakat Sunda dalam memanfaatkan sumber air untuk 
kepentingan pertanian dan kehidupan sehari-hari.

Seiring dengan perkembangan Kerajaan Sunda pada abad ke-14 hingga ke-15 
Masehi, dikenal beragam bentuk bangunan suci dan berhubungan dengan air. Salah 
bangunan itu adalah pe-tirtha-an, yang merupakan tempat yang dianggap suci karena 
mengandung sumber air. Sumber air tersebut yang tidak hanya digunakan untuk 
keperluan sehari-hari, tetapi juga untuk ritual keagamaan. Peninggalan pe-tirtha-an, baik 
yang masih utuh maupun yang telah mengalami perubahan bentuk, dapat ditemukan 
hingga saat ini, termasuk penambahan bangunan dan peralihan fungsi awalnya. Dalam 
masyarakat Majapahit dan Bali, pe-tirtha-an memegang peran penting dalam menyucikan 
dosa, membersihkan jiwa, dan menyediakan air suci untuk upacara keagamaan.

Air sering menjadi nama suatu tempat di Tatar Sunda, seperti Cirebon, Ciawi, 
Cisalak, dan Ciangsana, menandakan adanya penghormatan terhadap air dalam 
kebudayaan Sunda. Mata air, sungai, situs, dan tempat- tempat yang memiliki sumber 
air alami menjadi sumber yang sangat dihargai. Bagi masyarakat Sunda, air memiliki 
nilai penting yang begitu besar sehingga segala sumber air selalu diingat dan sering 
dikunjungi sebagai tempat yang dianggap suci (Munandar, 2010). 



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

34

29-44

Peran air yang tak tergantikan dalam kehidupan masyarakat kebudayaan 
Sunda. Sebagai sumber kehidupan, air digunakan untuk berbagai keperluan sehari-
hari seperti minum, memasak, dan mandi. Namun, manfaat air dalam kebudayaan 
Sunda tidak hanya sebatas sebagai sumber kebutuhan fisik, melainkan juga memiliki 
makna simbolis yang dalam. Dalam beragam ritual keagamaan dan upacara adat, 
air dianggap suci dan digunakan untuk menyucikan diri serta memberikan berkah. 
Selain itu, air juga memainkan peran penting dalam pertanian sebagai sumber irigasi 
yang meningkatkan kesuburan tanah dan hasil panen. 

Kehadiran air juga tercermin dalam kesenian dan tradisi Sunda, menjadi inspirasi 
dalam seni, sastra, dan musik tradisional mereka. Dengan segala manfaatnya, air 
bukan hanya menjadi elemen material, tetapi juga menjadi bagian tak terpisahkan dari 
identitas dan warisan budaya yang kaya dalam kehidupan masyarakat kebudayaan 
Sunda.

Secara keseluruhan, pembahasan mengenai peran air dalam kebudayaan Sunda 
memberikan pemahaman yang mendalam tentang betapa pentingnya air dalam 
berbagai aspek kehidupan masyarakat Sunda. Air tidak hanya dianggap Sumber 
kehidupan fisik, tetapi juga memiliki makna simbolis yang dalam dalam berbagai 
ritual keagamaan, upacara adat, dan perayaan tradisional Sunda. Keberadaan air juga 
memberikan inspirasi dalam seni, sastra, dan musik tradisional, sehingga menjadi 
bagian integral dari warisan budaya yang kaya dan kompleks dalam kehidupan 
masyarakat Sunda.

Melalui analisis sejarah air dalam kebudayaan Sunda, kita dapat melihat 
bagaimana kontrol terhadap sumber-sumber air telah menjadi strategi penting dalam 
pembentukan dan memperluas pengaruh politik dan ekonomi kerajaan-kerajaan di 
wilayah Sunda. Infrastruktur irigasi dan sistem pengairan yang dikembangkan oleh 
kerajaan-kerajaan tersebut mencerminkan tingkat kemajuan teknologi dan keahlian 
rekayasa yang dimiliki oleh masyarakat Sunda dalam memanfaatkan sumber air 
untuk kepentingan pertanian dan kehidupan sehari-hari.

Pemahaman tentang peran air dalam kebudayaan Sunda dan analisis sejarahnya, 
kita dapat memperkaya pemahaman tentang hubungan antara manusia dan 
lingkungan, serta bagaimana air telah membentuk dan memengaruhi peradaban 
di wilayah Sunda. Air memiliki peran penting sebagai pembatas geografis dalam 
pembagian wilayah di Priangan, sebuah daerah di Jawa Barat yang merupakan bagian 
dari wilayah kebudayaan Sunda. Sungai- sungai dan aliran air lainnya sering kali 
menjadi pembatas alami antara wilayah-wilayah yang berbeda di Priangan. Contohnya 
adalah Sungai Citarum yang membagi antara Priangan Timur dan Priangan Barat, serta 
Sungai Cisadane yang menjadi pembatas antara Priangan dengan daerah sekitarnya.

Pembagian wilayah berdasarkan aliran air ini tidak hanya bersifat geografis, tetapi 
juga memiliki implikasi sosial dan ekonomi yang signifikan. Sungai-sungai tersebut 
sering kali menjadi sumber kehidupan masyarakat sekitarnya, digunakan untuk irigasi 



35

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

pertanian, transportasi, dan kegiatan ekonomi lainnya. Selain itu, pembatas alami 
ini juga memengaruhi pola pemukiman dan perkembangan budaya lokal di wilayah 
Priangan. Air bukan hanya menjadi pembatas geografis dalam pembagian wilayah 
di Priangan, tetapi juga merupakan elemen yang membentuk pola kehidupan dan 
interaksi sosial masyarakat di daerah tersebut.

Wilayah Priangan Barat dan Priangan Timur merupakan dua bagian penting 
dari kawasan Priangan di Jawa Barat, Indonesia. Priangan sendiri merupakan istilah 
yang digunakan untuk menyebut daerah dataran tinggi di bagian selatan Jawa Barat. 
Kata “priangan” yang merupakan bagian dari kebudayaan Jawa Barat, berasal dari 
kata “parahyangan”. Ini merujuk pada makna sebagai “daerah yang dihuni oleh 
tuhan atau leluhur yang harus dihormati” (Ayatrohaedi, 1987) Selain itu, terdapat 
pandangan yang menyatakan bahwa “priangan” mungkin berasal dari “prayangan”, 
menunjukkan arti “menyerah dengan tulus hati”. Ini terkait dengan peristiwa sejarah 
saat Pangeran Suriadiwangsa (Raja Sumedanglarang) menyerah kepada Sultan Agung 
Mataram pada tahun 1620.

Luas wilayah Keresidenan Priangan pada abad ke-19 kurang lebih seperenam 
Pulau Jawa (kira-kira 21.524 km2). Batasbatas wilayah Keresidenan Priangan 
adalah sebelah utara Keresidenan Batavia dan Cirebon, sebelah timur Keresidenan 
Cirebon dan Banyumas, sebelah selatan dan barat daya adalah Samudera Hindia, 
dan sebelah barat adalah Keresidenan Banten. Batas-batas alam wilayah ini adalah 
sebelah utara rangkaian pegunungan Salak-Gede, Burangrang, Tangkubanperahu; 
sebelah timur Sungai Citanduy; sebelah barat adalah Pelabuhanratu (Wijnkoopsbaai) 
dan Ciletu (Zandbaai), dan sebelah tenggara Selat Pananjung, dan di sebelah selatan 
dan tenggara adalah Cilauteureun (Stibbe, 1919: 503). Wilayah Priangan sangat 
subur karena merupakan daerah vulkanis yang dibentuk oleh gunung-gunung berapi 
dengan ketinggian antara 1.800 hingga 3.000 m di atas permukaan laut. Gunung-
gunung tersebut di antaranya adalah Gunung Gede, Gunung Galunggung, Gunung 
Papandayan, Gunung Salak, Gunung Burangrang, Gunung Tangkuban Perahu, 
Gunung Guntur, dan Gunung Cikuray. Stibbe (1919: 503) menyebutkan bahwa hampir 
tidak ada di dunia ini sebuah wilayah dengan jumlah pegunungan dan gunung berapi 
sebanyak dan sebesar seperti di Priangan

Konsekuensi dari banyaknya gunung itu adalah Priangan pun memiliki banyak 
sungai. Sungai-sungai di Priangan bermuara ke Laut Jawa dan Samudera Indonesia 
(Indische Ocean). Sungai-sungai yang mengalir ke Samudera Indonesia adalah, dari 
timur ke barat, Sungai Citanduy. Sungai-sungai penting yang bermuara ke Laut Jawa 
adalah Citarum dan Cimanuk . Di samping itu, terdapat juga rawa (swamp) di muara 
Sungai Citarum, terkenal dengan nama Rawalakbok, di sebelah tenggara Banjar 
antara Sungai Citanduy dan Ciseel. Selanjutnya terdapat juga situ (lakes), yaitu Situ 
Bagendit di sebelah timur Garut, Situ Cileunca di Pangalengan, Talaga Patenggang 
di sebelah barat Gunung Patuha, Talaga Bodas di kawah Gunung Talagabodas, dan 



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

36

29-44

Talagawarna di kaki Gunung Gede. Wilayah Priangan pun memiliki tidak kurang dari 
25 sumber air panas. Kondisi alam seperti itu menjadikan wilayah Priangan memiliki 
tanah yang sangat subur, sehingga menjadi daya dukung yang cukup tinggi sebagai 
penopang kebutuhan hidup penduduknya (Stibbe, 1919).

Wilayah Priangan terdapat banyak sungai dan selokan. Sebelum masyarakat 
mengenal teknik pengelolaan air mereka hampir selalu tinggal dekat dengan sumber-
sumber air. Oleh karena itu, sangat logis jika begitu banyak nama tempat yang 
mengindikasikan air, seperti ranca, situ, leuwi, pasir, ci, rawa, dan sebagainya. Dengan 
aliran sungai-sungai kecil seperti Ciseel, Cijulang, Cimedang, Ciwulan, Cilangla, dan 
Cipatujah (di afdeeling Tasikmalaya); Cisanggiri, Cikondang, dan Cilaki (di afdeeling 
Garut); Cidaun, Cisadea, Cibuni, Cijampang, dan Cibalapulang (di afdeeling Cianjur); 
Cikaso, Cikarang dan Ciletu (di afdeeling Sukabumi). Dengan aliran anak-anak sungai 
Citarik, Cikapundung, Cimeta, Cisangkuy, Cimahi, Cihea, Ciwidey, dan Cigundul. 
Hulu sungainya terdapat di lembah sebelah tenggara Gunung Papandayan, mengalir 
sepanjang Garut, Baluburlimbangan, Sumedang, dan Indramayu (Lubis, 2003).

Asal-usul kata “priangan” memiliki kelemahan, karena terkesan bahwa kata 
tersebut baru muncul pada tahun 1620. Namun, fakta sejarah menunjukkan bahwa 
sebelumnya, tepatnya pada akhir abad ke-16, kata “priangan” sudah digunakan dan 
bahkan menjadi judul sebuah naskah yang bernama “Carita Parahyangan”. Naskah 
ini disusun pada masa akhir Kerajaan Sunda dan mengisahkan sejarah kerajaan 
tersebut dari awal hingga akhir, termasuk peristiwa-peristiwa penting serta masalah 
yang dihadapi pada masa pemerintahan raja-raja Sunda. 

Perlu dicatat bahwa nama “parahyangan” yang menjadi judul naskah tersebut 
sebenarnya tidak secara langsung mengacu pada nama wilayah geografis (Rosidi 
dkk, 2000). Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa pemberian nama “priangan” 
untuk wilayah geografis bekas Kerajaan Sunda mungkin terinspirasi oleh judul 
naskah tersebut. Priangan kemudian menjadi nama wilayah geografis di bagian barat 
Pulau Jawa, namun bukan berarti nama tersebut baru muncul pada tahun 1620. 
Selanjutnya, nama “Priangan” terus digunakan dalam periode- periode berikutnya.

Penting untuk dicatat bahwa nama Priangan secara resmi menjadi nama keresidenan 
pada tahun 1815, ketika Pulau Jawa dikuasai oleh Pemerintahan Interregnum Inggris 
pimpinan Thomas Stamford Raffles. Keresidenan Priangan meliputi lima kabupaten pada 
periode tersebut, dan batas-batas administratif serta alam wilayah ini telah terdefinisikan 
dengan jelas. Setelah kemerdekaan, wilayah Priangan masih terus dikenal dengan lima 
kabupaten dan satu kota praja, hingga pada tahun 1964 status keresidenan dihapus 
dan diganti dengan istilah “wilayah”. Provinsi Jawa Barat kemudian terbentuk dengan 
lima wilayah, salah satunya adalah Wilayah V Priangan.

Sumber-sumber sejarah dan geografi mencatat bahwa sungai-sungai besar 
seperti Sungai Citarum dan Sungai Cisanggarung menjadi pembatas alami antara 
kedua wilayah ini. Sungai Citarum, yang merupakan salah satu sungai terpanjang 



37

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

di Jawa Barat, membagi Priangan Barat di sebelah barat dengan Priangan Timur di 
sebelah timur. Sebaliknya, Sungai Cisanggarung juga berperan sebagai pembatas 
antara wilayah Priangan Timur dengan wilayah sekitarnya.

Kehadiran sungai-sungai ini bukan hanya mempengaruhi pembagian geografis, 
tetapi juga memengaruhi perkembangan sosial, ekonomi, dan budaya di kedua wilayah. 
Sungai-sungai tersebut sering kali menjadi sumber air untuk irigasi pertanian dan 
kebutuhan sehari-hari masyarakat di sekitarnya. Selain itu, sebagai jalur transportasi 
alami, sungai-sungai ini memfasilitasi perdagangan dan interaksi antarwilayah di 
Priangan.

Penelitian geografi dan sejarah juga mencatat bahwa adanya sungai-sungai 
ini mempengaruhi pola pemukiman dan perkembangan permukiman di Priangan 
Barat dan Priangan Timur. Wilayah-wilayah yang berada di sepanjang sungai 
cenderung memiliki akses yang lebih baik terhadap sumber daya air, transportasi, 
dan perdagangan, yang memengaruhi pertumbuhan ekonomi dan sosial masyarakat 
di wilayah tersebut. Dengan demikian, air sebagai pembatas geografis di Priangan 
Barat dan Priangan Timur tidak hanya memengaruhi pembagian wilayah secara fisik, 
tetapi juga memiliki dampak yang luas dalam perkembangan sosial, ekonomi, dan 
budaya masyarakat di kedua wilayah ini.

Korelasi antara budaya dan gerak tubuh pada tingkat individu mencerminkan 
bagaimana nilai-nilai, norma, dan kepercayaan dalam suatu budaya mempengaruhi 
ekspresi fisik seseorang. Setiap individu secara sadar atau tidak sadar menginternalisasi 
pola gerak tubuh yang sesuai dengan budaya tempatnya berada. Misalnya, dalam 
budaya yang menekankan kerendahan hati dan sopan santun, individu mungkin 
cenderung menghindari gerakan tubuh yang terlalu ekspresif atau mencolok, dan lebih 
memilih untuk mengekspresikan diri dengan cara yang lebih terkontrol dan santun. 
Selain itu, norma-norma sosial dalam budaya juga mempengaruhi bagaimana individu 
membaca dan merespons gerakan tubuh orang lain. Sebagai contoh, dalam beberapa 
budaya, kontak mata yang intens mungkin dianggap sebagai tanda kepercayaan 
dan rasa hormat, sementara dalam budaya lain, kontak mata yang berlebihan dapat 
dianggap sebagai tindakan tidak sopan atau bahkan mengganggu privasi.

Pengaruh budaya tempat individu tersebut berada, gerak tubuh juga dapat 
menjadi cara bagi individu untuk mengekspresikan identitas budaya mereka sendiri. 
Orang sering kali menggunakan gerakan tubuh sebagai cara untuk menunjukkan 
afiliasi dengan kelompok budaya tertentu atau untuk mengidentifikasi diri mereka 
sendiri dengan budaya mereka. Misalnya, pilihan busana, gaya berjalan, atau bahasa 
tubuh tertentu dapat menjadi cara bagi individu untuk mengekspresikan identitas 
etnis, agama, atau kelompok sosial tertentu. Dengan demikian, gerak tubuh pada 
tingkat individu tidak hanya mencerminkan pengaruh budaya luar, tetapi juga 
merupakan sarana untuk mengekspresikan identitas budaya yang dipahami dan 
diperjuangkan oleh individu itu sendiri.



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

38

29-44

Pemahaman tentang korelasi antara budaya dan gerak tubuh pada tingkat 
individu sangat penting dalam memperdalam pengertian tentang kompleksitas 
perilaku manusia dalam berbagai konteks budaya. Pemahaman ini tidak hanya 
membantu dalam menghormati dan menghargai keberagaman budaya, tetapi juga 
dalam memahami cara individu berinteraksi dan berkomunikasi dalam masyarakat 
yang multikultural dan global. Dengan demikian, korelasi antara budaya dan gerak 
tubuh pada tingkat individu mencerminkan dinamika yang kompleks dan mendalam 
dalam studi tentang perilaku manusia dan interaksi sosial.

Proses Eksplorasi
Proses eksplorasi dalam penyusunan karya tari Fraktal dimulai dengan studi 

mendalam tentang konsep air dalam kebudayaan Sunda melalui observasi, wawancara, 
dan studi literatur. Peneliti mengumpulkan dan menganalisis data untuk memahami 
simbolisme, ritus, dan nilai-nilai spiritual yang terkait dengan air. Langkah berikutnya 
melibatkan eksplorasi gerak dasar yang terinspirasi oleh karakteristik fisik dan makna 
simbolis air, dilanjutkan dengan improvisasi gerak untuk mengeksplorasi ekspresi 
emosional dan naratif yang terkait dengan tema ini. Selama proses ini, kolaborasi 
antara peneliti dan penari sangat penting untuk mengembangkan ide-ide baru dan 
menguji konsep-konsep dalam konteks tari kontemporer. Hasilnya adalah penciptaan 
sebuah karya tari yang menggabungkan elemen-elemen tradisional dengan teknik 
dan estetika modern, menciptakan sebuah narasi visual yang menarik dan memikat 
tentang peran air dalam kehidupan dan budaya Sunda.

Proses observasi dilakukan di Situ Cisanti bertujuan untuk mendalami peran air 
dalam kehidupan sehari-hari dan kebudayaan Sunda. Peneliti mengamati interaksi 
masyarakat dengan danau sebagai sumber air utama, serta praktik pertanian 
tradisional yang bergantung pada irigasi dari danau ini. Observasi mencakup 
pengamatan terhadap ritual-ritual adat yang melibatkan air, seperti upacara Seren 
Taun atau prosesi pembersihan dan penyucian di sekitar danau. Selain itu, peneliti 
juga mempelajari ekologi dan dinamika lingkungan Situ Cisanti sebagai bagian dari 
pemahaman yang lebih luas tentang hubungan antara manusia dan alam. Data yang 
diperoleh dari observasi ini menjadi dasar penting dalam menginformasikan proses 
penciptaan karya tari Fraktal, yang mengintegrasikan elemen-elemen budaya lokal 
dan pengalaman langsung dari lingkungan alam Sunda ke dalam narasi gerak dan 
makna simbolis karya seni.



39

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

Gambar 1. Proses observasi konsep air dalam kebudayaan Sunda di Situ Cisanti
(Sumber: Azhar, 2023)

Observasi di Situ Cisanti juga melibatkan interaksi langsung dengan komunitas 
lokal untuk mendapatkan perspektif mereka tentang pentingnya dan makna air dalam 
kehidupan mereka. Peneliti mengumpulkan cerita dan pengalaman dari penduduk 
sekitar danau, memperdalam pemahaman tentang bagaimana air tidak hanya 
sebagai sumber kehidupan fisik, tetapi juga sebagai elemen yang mempengaruhi 
identitas budaya dan spiritual masyarakat Sunda. Selain itu, observasi ini mencakup 
dokumentasi visual dan suara untuk merekam kegiatan sehari-hari dan ritual-tradisi 
yang berkaitan dengan air. Data yang terkumpul dari Situ Cisanti memberikan 
landasan empiris yang kuat untuk menginspirasi dan memandu proses kreatif dalam 
menciptakan karya tari Fraktal.

Proses pengumpulan data melalui wawancara dengan berbagai narasumber 
merupakan langkah kunci dalam penelitian ini. Wawancara dilakukan dengan tokoh-
tokoh masyarakat, ahli budaya, dan praktisi keagamaan Sunda untuk mendalami 
berbagai aspek nilai-nilai air dalam kehidupan mereka. Narasumber memberikan 
perspektif yang mendalam tentang penggunaan air dalam ritual, mitos penciptaan, 
dan praktik pertanian tradisional. Selain itu, wawancara juga mengungkapkan 
pengalaman pribadi dan pandangan tentang peran air dalam identitas budaya Sunda. 
Data kualitatif yang terkumpul dari wawancara ini tidak hanya menginformasikan teori 
dan konsep, tetapi juga memberikan dimensi emosional dan spiritual yang diperlukan 



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

40

29-44

dalam proses penciptaan karya seni. Integrasi hasil wawancara dengan praktik practice 
based research memungkinkan peneliti untuk mengembangkan narasi yang autentik 
dan mendalam dalam karya tari Fraktal, mempertahankan serta memperkaya kearifan 
lokal dalam konteks seni pertunjukan modern.

Wawancara dengan berbagai narasumber juga melibatkan dialog yang mendalam 
tentang bagaimana konsep air diinterpretasikan dalam konteks kehidupan sehari-
hari dan kepercayaan spiritual masyarakat Sunda. Para narasumber memberikan 
insight tentang perubahan dalam penggunaan dan persepsi terhadap air dari masa 
lalu hingga saat ini, serta tantangan yang dihadapi dalam menjaga keberlanjutan 
penggunaan sumber daya alam ini. Selain itu, mereka juga berbagi tentang nilai-nilai 
budaya yang terkandung dalam praktik-praktik yang melibatkan air, seperti nilai 
kebersamaan dalam sistem irigasi tradisional atau makna spiritual dalam upacara 
adat yang melibatkan elemen air. Data yang terkumpul dari wawancara ini tidak 
hanya memberikan wawasan mendalam tentang konteks budaya Sunda, tetapi juga 
menginspirasi pengembangan ide-ide dan konsep-konsep yang diimplementasikan 
dalam karya tari Fraktal, menciptakan koneksi yang kuat antara tradisi lokal dan 
ekspresi seni kontemporer.

Proses internalisasi data-data lapangan dalam sebuah catatan reflektif melibatkan 
penelaahan mendalam terhadap pengalaman langsung dan wawancara dengan 
narasumber. Catatan reflektif ini mencatat pemahaman pribadi, refleksi emosional, 
dan interpretasi konsep-konsep yang diungkapkan dalam interaksi dengan lingkungan 
dan budaya Sunda terkait air. Melalui proses ini, peneliti mempertimbangkan 
bagaimana nilai-nilai spiritual, sosial, dan ekologis dari pengalaman lapangan dapat 
diartikulasikan dalam konteks kreatif karya tari Fraktal. Refleksi ini tidak hanya 
menggambarkan proses pengenalan dan penghayatan data lapangan, tetapi juga 
mencerminkan bagaimana pengalaman itu mempengaruhi pemikiran dan pendekatan 
seni peneliti dalam mengekspresikan makna air melalui gerak dan narasi visual dalam 
karya tari.



41

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

Gambar 2. Catatan reflektif karya tari Fraktal
(Sumber: Azhar, 2023)

Catatan reflektif juga berfungsi sebagai alat untuk mengevaluasi bagaimana 
pengalaman lapangan mengubah perspektif pribadi terhadap konsep air dalam budaya 
Sunda. Ini melibatkan penelusuran makna yang lebih dalam dari observasi dan 
wawancara, serta pengakuan tentang bagaimana interaksi dengan objek-objek dan 
narasumber telah mempengaruhi pemahaman tentang hubungan antara manusia dan 
alam. Dalam proses ini, peneliti mencatat perubahan sikap dan pandangan terhadap 
nilai-nilai budaya serta urgensi keberlanjutan dalam penggunaan sumber daya alam. 
Catatan reflektif juga memungkinkan peneliti untuk menggali kreativitas baru dalam 
menerjemahkan dan menginterpretasikan data lapangan ke dalam gerakan-gerakan 
tari yang menyentuh dan menginspirasi. Dengan demikian, proses internalisasi melalui 
catatan reflektif bukan hanya mencatat pengalaman, tetapi juga mengilhami transformasi 
pemikiran yang mempengaruhi proses penciptaan karya seni secara keseluruhan.

Catatan reflektif dalam konteks penciptaan tari Fraktal berfungsi sebagai sketsa 
awal yang mencatat pemikiran, emosi, dan penemuan awal dari pengalaman lapangan 
dan interaksi dengan budaya Sunda. Sketsa ini mencatat inspirasi dari objek-objek 
alam seperti danau dan mata air suci, serta refleksi mendalam tentang nilai-nilai 
spiritual dan ekologis yang terkait dengan air dalam kehidupan masyarakat Sunda. 
Catatan tersebut menjadi landasan untuk mengembangkan konsep gerak tari yang 
menggambarkan kelembutan, kekuatan, dan makna simbolis air dalam sebuah narasi 



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

42

29-44

visual. Dengan merekam perjalanan pemikiran dan penghayatan pribadi, catatan 
reflektif memainkan peran kunci dalam mengarahkan evolusi karya tari menuju 
ekspresi seni yang mendalam dan autentik, yang tidak hanya menghormati warisan 
budaya lokal tetapi juga menginspirasi penonton dengan pesan-pesan universal 
tentang hubungan manusia dengan alam.

Eksplorasi Ketubuhan
Proses ketubuhan dalam konteks tari merujuk pada tahapan di mana konsep-konsep 

atau ide-ide awal dikembangkan menjadi gerakan tari yang konkret. Ini melibatkan 
eksplorasi gerak, improvisasi, dan pengembangan naratif visual yang merefleksikan 
tema atau konsep yang ingin disampaikan oleh koreografer. Selama proses ini, penari 
dan koreografer bekerja sama untuk menguji dan mengembangkan gerakan-gerakan 
yang mengekspresikan emosi, ide, atau pesan yang ingin disampaikan melalui karya tari. 
Proses ketubuhan sering kali melibatkan percobaan dengan tempo, dinamika, dan ruang 
untuk mencapai keselarasan yang mengangkat makna konseptual secara maksimal. Ini 
memungkinkan penciptaan sebuah narasi visual yang kuat dan bermakna, menjadikan 
tari sebagai bahasa yang tidak hanya estetis tetapi juga berbicara secara mendalam 
tentang tema-tema yang diangkat dalam konteks seni pertunjukan.

Proses ketubuhan dalam konteks tari juga melibatkan penelitian mendalam 
terhadap tema atau konsep yang akan dijelajahi dalam karya tari. Koreografer 
melakukan studi tentang latar belakang budaya, sejarah, atau fenomena sosial yang 
terkait dengan tema tersebut. Selain itu, proses ini melibatkan kolaborasi intens 
antara koreografer, penari, dan mungkin juga ahli lain seperti desainer kostum 
dan penata musik, untuk menciptakan kesatuan yang kohesif dalam penampilan 
panggung. Langkah-langkah praktis seperti improvisasi, repetisi gerak, dan refleksi 
kritikal terhadap perkembangan karya menjadi bagian integral dari proses ketubuhan. 
Ini memungkinkan penciptaan karya yang tidak hanya teknis dalam eksekusi gerak, 
tetapi juga kaya akan makna dan pemahaman mendalam tentang tema yang diangkat, 
menjadikan tari sebagai media yang efektif untuk menyampaikan pesan-pesan 
kompleks dan emosional kepada penonton.

Eksplorasi ketubuhan karya tari Fraktal lebih menekankan pada transformasi 
konsep air menjadi simbol-simbol gerak yang diinterpretasikan oleh penari. Koreografer 
dan penari menggunakan inspirasi dari karakteristik fisik dan makna simbolis air 
dalam budaya Sunda untuk menciptakan gerakan yang menggambarkan berbagai 
aspek kehidupan air, seperti aliran, kedalaman, kelembutan, dan kekuatan. Melalui 
proses ini, konsep-konsep abstrak tentang air seperti keberlanjutan, spiritualitas, dan 
kehidupan sehari-hari diubah menjadi bahasa gerak yang mengekspresikan nuansa 
emosional dan naratif. Eksplorasi ini memungkinkan penari untuk menjelajahi batas-
batas ekspresi fisik mereka, menciptakan tari yang tidak hanya estetis tetapi juga 
mengandung makna mendalam. Dengan demikian, Fraktal bukan hanya sekadar 



43

Angeline Azhar, Fraktal: Alih Wahana Konsep Air dalam Kebudayaan Sunda 
pada Karya Tari 

pertunjukan seni, tetapi juga sebuah perjalanan visual yang memperkaya pemahaman 
kita tentang peran air dalam budaya dan kehidupan manusia.

Gambar 3. Proses eksplorasi ketubuhan karya tari Fraktal
(Sumber: Azhar, 2023)

Proses eksplorasi ketubuhan karya tari Fraktal mengarah pada pengembangan 
simbol-simbol gerak yang merepresentasikan konsep air dalam berbagai konteks 
budaya Sunda. Penari dan koreografer berkolaborasi untuk menginterpretasikan 
nilai-nilai seperti kehidupan, kesucian, dan keberlanjutan yang terkait dengan air. 
Mereka mengambil inspirasi langsung dari pengalaman lapangan, seperti observasi 
ritual dan praktik sehari-hari di sekitar danau dan mata air. Gerakan tari tidak hanya 
mencerminkan dinamika fisik air tetapi juga menggambarkan makna simbolisnya 
melalui perubahan tempo, ruang, dan ekspresi emosional. Proses ini memungkinkan 
para penari untuk mengeksplorasi berbagai interpretasi dan nuansa dalam setiap 
gerakan, menciptakan narasi visual yang kaya dan mendalam.

KESIMPULAN
Penelitian ini mengungkapkan bahwa konsep air dalam kebudayaan Sunda tidak 

hanya memiliki nilai biologis yang vital, tetapi juga mendalam secara spiritual dan simbolis. 
Melalui pendekatan practice based research, peneliti berhasil mengintegrasikan nilai-nilai 
kearifan lokal terkait air ke dalam proses penciptaan karya tari Fraktal. Proses ini tidak 
hanya mempertahankan warisan budaya, tetapi juga mengaktualisasikan mereka dalam 
konteks seni pertunjukan kontemporer. Karya tari Fraktal berhasil menawarkan sebuah 
narasi yang menggabungkan elemen-elemen tradisional dengan bahasa gerak modern, 
menciptakan sebuah pengalaman artistik yang memikat dan relevan. Ini membuktikan 
bahwa seni pertunjukan dapat menjadi sarana efektif untuk memperdalam pemahaman 
kita tentang nilai-nilai budaya lokal dan hubungan manusia dengan alam. Selain itu, 
Fraktal juga menegaskan pentingnya menjaga dan mempertahankan keberlanjutan 



Jurnal Kajian Seni, Vol. 12, No. 01, November 2025: 

44

29-44

budaya dalam menghadapi tantangan zaman modern. Dengan demikian, penelitian ini 
memberikan kontribusi yang berharga dalam mengembangkan pengertian kita tentang 
bagaimana seni dapat menjadi medium yang kuat untuk merespons dan memperkuat 
warisan budaya yang kaya akan nilai-nilai spiritual dan sosial.

DAFTAR PUSTAKA
Aulia, T. O. S., & Dharmawan, A. H. (2011). Kearifan Lokal Dalam Pengelolaan 

Sumberdaya Air di Kampung Kuta. Sodality: Jurnal Transdisiplin Sosiologi, 
Komunikasi, Dan Ekologi Manusia, 4(3), 345–355.

Ayatrohaedi. (1987). Masyarakat Sunda Sebelum Islam. Lembaga Penelitian Universitas 
Indonesia.

Ekadjati, E. S. (2009). Kebudayaan Sunda, suatu pendekatan sejarah. In 1. PT Dunia 
Pustaka Jaya.

Hudha, A. M., Husamah, & Rahardjanto, A. (2019). Etika Lingkungan: Teori dan Praktik 
Pembelajarannya. Universitas Muhammadiyah Malang.

Kusumo, S. W. (2007). Metodologi Penciptaan Seni: Dari Paradigma Hingga Metode. 
ISI Press.

Lubis, N. H. (2003). Sejarah Tatar Sunda (Vol. 1). Pusat Penelitian Kemasyarakatan 
dan Kebudayaan, Lembaga Penelitian Universitas Pajajaran dan Masyarakat 
Sejarawan Indonesia Cabang Jawa Barat.

Lutfi, C., & Zulfiqri, M. (2023). Air Dalam Pandangan Sains dan Al-Qur’an. El-Moona: 
Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 5(1), 35–44.

Munandar, A. A. (2010). Tatar Sunda Masa Silam. Wedatama Widya Sastra.
Rosidi dkk, A. (2000). Ensiklopedi Sunda, Alam, Manusia, dan Budaya, Termasuk 

Budaya Cirebon dan Betawi. PT Dunia Pustaka Jaya.
Sharma, S., & Bhattacharya, A. (2017). Drinking water contamination and treatment 

techniques. Applied Water Science, 7(3), 1043–1067. https://doi.org/10.1007/
s13201-016-0455-7

Soedarso. (2006). Trilogi Seni: Penciptaan Eksistensi dan Kegunaan Seni. Badan 
Penerbit ISI Yogyakarta.

Sumardjo, J. (2003). Simbol-Simbol Artefak Budaya Sunda: Tafsir-Tafsir Pantun Sunda. 
Kelir.

Sunarto, B. (2013). Epistemologi Penciptaan Seni. CV. Idea Sejahtera.
Utama, I. W. B. (2009). Air Pada Era Kontemporer: Sekularisasi Alam Batin Orang Bali. 

In Air dalam Kehidupan: Fungsi dan Peranannya dalam Kebudayaan Nusantara. 
The 3rd SSEASR Conference.

Westall, F., & Brack, A. (2018). The Importance of Water for Life. Space Science Reviews, 
214(2), 50. https://doi.org/10.1007/s11214-018-0476-7


